🕸 खोरेम् तत्सन् 🕸

# SAHAJ MARGA

वर्ष ६ श्रंक र



Year 6

Number 2

श्री रामचन्द्र मिशन, शाहजहाँपुर (उ०४०) ( भारतवर्ष )

Shri Ram Chandra Mission Shahjahanpur, U. P. ( India )

सम्पादक मण्डल

काशीराम अप्रवाल, शाहजहाँपुर सूर्यप्रसाद श्रीवास्तव, लखीमपुर-खीरी (उ०प्र०)

वार्षिक मूल्य ३)

1962.102

प्रकाशक - श्री रामचन्द्र मिशन पव्लिकेशन डिपार्टमेन्ट शाह्यहांपुर उत्तर प्रदेश (इन्डिया)

# विषय सृची :-

|                                   | বিষয            |             | लेखक                             | विव        |
|-----------------------------------|-----------------|-------------|----------------------------------|------------|
| १−                                | -प्रार्थना      |             |                                  | 8          |
| ર્-                               | –सम्पादक की ब   | ात ।        |                                  | ર          |
| - <del>2</del>                    | –त्रह्म ज्ञान   | समर्थ गु    | रू महात्मा रामचन्द्र जी          |            |
|                                   |                 |             | फतेहगढ़                          | Ť          |
| . 8. <del>-</del> -               | -गुरू, शिष्य खी | र साधना     | श्री राम <b>चन्द्र जी</b> , ऋध्य | च          |
|                                   |                 |             | श्री रामचन्द्र मिशन              | E          |
| ¥                                 | -दर्द भरे आँसू  | (एक इ       | भ्यासी की सची कहानी              | ) १६       |
| ξ-                                | –प्रार्थना      |             | श्री ईश्वरसहाय                   | २७         |
| <del>-</del> ن                    | -वैराग्य        | कुमारी      | पुष्पारानी सक्सेना               | 3 ?        |
| 8.                                | Gita            | Shri Ram    | Chandra, President               | <b>3</b> 5 |
| 9. Emotional Integration of India |                 |             |                                  |            |
|                                   |                 |             | S. C. Srivastava M. A.           | 42         |
| 10.                               | Surrender       |             | Shri Ishwar Sahai                | 46         |
| 11.                               | A Thought       | Shri Raghar | vendra Rao B. Sc.,               |            |
|                                   |                 |             | B. E., M. I. S. E.               | . 53       |
| 12. Talks on Efficacy of Rajayoga |                 |             |                                  |            |
|                                   | •               |             | dachari M. A., Ph. D.            | <b>5</b> 8 |

(सर्वाधिकार सुरचितः)

#### Rules of moral Discipline

- 1. Lead a simple life, uninfluenced by surroundings.
- 2. Be gentle, polite and sweet.
- 3. Maintain cordial dealings with neighbours and relations keeping yourself free from narrow bonds of relationship.
- 4. Pay due attention to responsibilities regarding children, family and relations. Husband and wife should act like the two wheels of a vehicle for the due discharge of household duties.
- 5. Give up the mania of friendship.
- 6. Develop uniform taste for all articles of food, with due regard to the pious and the unpious.
- 7. Behave with your officers with proper submission, abiding by the rules of subordinstion.
- 8. Avoid imposing your uncalled for opinion.
- 9. Avoid prescribing medicines to patients (physicians exempted) except in most exception cases where you are convinced that the case is otherwise going out of control.
- 10. Avoid telling your secrets to others and do not let one feel that it is being held up from him.
- 11. Avoid accepting personal services from others, except when it is unavoidable and that too only to the extent to which you yourself can be prepared for in return.
- 12. Avoid indulging in loose talks or reading of novels etc.

# ्र सहज मार्ग

उत्तिष्ठत जात्रत प्राप्य बरान्निबोधत । (उठोजागो !! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान-लाभ करो)

वष ६ | शाकाब्द १८८४, सं० २०१६ विक्रमी | Year 6 अङ्कर | Year 1962 | No. 2

# 🎇 प्रार्थना 💥

हे नाथ, तू ही मनुष्य-जीवन का भ्येय है। हमारी इच्छायें हमारी उन्नित में बाधक हैं। तू ही हमारा एकमात्र स्वामी और इष्ट है। विना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति असम्भव है।

O, Master, Thou art the real goal of human life We are yet but slaves of wishes Thou art the only God and Power to take me upto that stage.

[ श्री रामचन्द्र मिशन की दैनिक प्रार्थना ]

## सम्पादक की बात:—

अपनी पत्रिका के सहदय ब्राहकों और पाठकों को यह सृचित करते हुये हमें हर्प हो रहा है कि पिछले कुछ अंकों के प्रकाशन में जो देर हो जाती थी वह अब दूर हो गई है। समर्थ सद्गुरु की ब्राशीय और सहदय पाठकों के स्नेह का सम्बल लेकर हमारी पत्रिका प्रगति पथ पर उत्तरोत्तर अग्रसर होतो रहे, यही अनन्त परमात्मशक्त से हमारी प्रार्थना है।

गत वर्षों की भाति इस वर्ष भी श्री कृष्णजन्माष्टमी २१ श्रमस्त को अपने मिशन में मनाई जावेगी । सभी सत्संगी भाई-वहिनों से प्रार्थना है कि वह इस ग्रुभ श्रवसर पर प्रधारकर सत्संग का लाभ उठावें।

इस वर्ष पारिवारिक कारणों से श्रद्धेय 'वाबू जी' को श्रपना दक्षिण भारत का दौरा स्थगित करना पड़ा। श्रव सितम्बर मास में पूर्वी भारत का दौरा करने का उनका इरावा है। हमारी प्रार्थना है कि उनकी यह यात्रा मंगलमय हो श्रीर देश के उस भाग में नव जाग्रति की प्रेरक बने।

--सम्पाद्व

#### ब्रह्म-ज्ञान

( समर्थ गुरु महात्मा रामचन्द्र जी महाराज, फतेहगढ़ ) ( क्रमागत )

नीचे के चेत्र में यह दिल मूढ़ गति (ला इल्मी की हालत) में रहता है। बीच के भाग में यह चक्कल रहता है और इसी चक्कलता के अन्दर प्रगति करने से उसमें अज्ञानी और ज्ञानी के गुण पैदा हो जाते हैं। उँचे चेत्र में आकर यह स्थित, ठहरा हुआ स्थिर और शान्त हो जाता है। उस समय इसको न कोई मूढ़ कह सकता है, न चक्कल, न अज्ञानी न ज्ञानी।

यह हालतें उस पर केवल तीन घाट या तीन त्रेत्रों पर दैठने से आती हैं। यह उनके असर को अपना लेता है और उनके जैसा बन जाता है।

मृद, गांतशून्य को नहीं कहते हैं बल्क सुस्त, वे अक्ल, वे तमीज अर्थात् नि बुद्धि और निर्विवेकी को कहते हैं, जो कर्म करता है किन्तु न उसको जानता है और न परिणाम को जानता है, न बोल सकता है न कह सकता है। मृद् जगत के काम का च्रेत्र और वृत्त बहुत व्यापक है।

चक्रत गतिशील को कहते हैं, जो बेचैनी, अशान्ति, आगा-पीछा, इधर-उधर, अगर-मगर किन्तु परन्तु में पड़ा रहता है। उसमें मूढ़ता तो है किन्तु इस मूढ़ता में इतनी नई हालत आगई है कि हिचकिचाता रहता है। एक दम निर्धाय करने की ताकत उसमें

नहीं है। मूढ़ तो बिना आगा पीछा देखे कम करता है, चक्चल में आगा पीछा रहता है, यह उनके बीच अन्तर है। फिर यही चंचल आगा पीछा की आदत की अधिकता से अज्ञानी हो जाता है। इसे निचले चेत्र के कमों का काफी अनुभव हो गया है और कुछ अ अतर विवेक उत्पन्न हो गया है। जिसके कारण यह इतना जानता है कि संसार में इस कम का यह परिणाम होता है। यही विचार उसे शुभ और अशुभ फल का अधिकार प्रदान करता है। फिर जब यह शुभ और अशुभ फल का अधिकार प्रदान करता है। फिर जब यह शुभ और अशुभ फल को भोगते भोगते अनुभव की शौड़ता प्राप्त कर लेता है (पुख्ता-कार बन जाता है), तो फिर उसमें ज्ञान की एफुरना (एफुरण) आरम्भ होती है। इस ज्ञान की सहायता से वह निचले बीच के और ऊँचे चेत्रों की सैर करते हुए उनके कमों के कारण और परिणाम के ज्ञान पर अधिकार प्राप्त करता है, और एतदाल (समत्व) का मार्ग अपना कर अपने आपको सँभाल लेता है। इसका चेत्र अपेत्तर सीमित है।

शान्त और स्थिर ठहरे हुए को कहते हैं। शान्त नाम है आनन्दमय (लतीफ) शुद्ध असलियत (जौहर) का। इसकी संस्कृत धातु 'शम्' है जिसका अर्थ ही शान्ति और स्थिरता (सुकून) है। यह इस दिल या मनकी उर्ध्वभुखी दशा है।

बदाहरणार्थ तुम खाना खाते हो। यदि मूढ़ हो तो जानवर को तरह खाने पर गिरे रहोगे और परिणाम की ओर से बेखबरी होगी जैसा कुत्ता और बिल्ली का हाल होता है। किन्तु मनुष्यता का हालत में यह कैंफियत न होगी। तुम्हें स्वाद लेते हुए खाने की हालत का ज्ञान रहेगा। यह ज्ञान श्राधिकतर जिह्वा, दाँत और गले

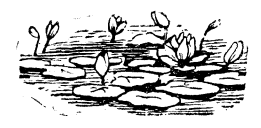
तक ही सीमित है। गले के नीचे उतरते ही फिर ज्ञान नहीं रहता। यह ज्ञान बीच की स्थिति में दिल की विशिष्टता है, जो ज्ञान ऋौर श्रज्ञानता की मिली जुली प्रनिथ है। इसी को जड़ श्रौर चैतन्य की प्रनिथ कहते हैं। अब तुम मृढ़ चेत्र की स्रोर ध्यान दो! खाना खा लिया गया। वह पेट (मेदा) में आ गया। पेट उसे मृद कर्म अर्थात् अज्ञानता के नियम के प्रभाव के अन्तर्गत हजम करता है, मल-मूत्र, चर्बी, रक्त, धातु; वीर्य, स्रोजस स्रादि में परिवर्तित करके एड़ी से चोटी तक पहुँचाता रहता है। किन्तु न कोई बता सकता है न जानता है कि यह सब कैसे होता है, यद्यपि काम तुम्हारा निम्नस्तरीय मन श्रीर तुम ही किया करते हो श्रीर दूसरा कोई नहीं करता किन्तु बेखबरी और बेइल्मी रहती है। इसी का नाम मृद्गति मूद्कर्भ और मूद्चाल है। यह विस्तृत चेत्र घेरता है। बीच के श्रर्थात् हृद्य के च्रेत्र के विषय में कुछ तो मैं पहले सुना चुका हूं। इसमें खाने का खाद, सुख तथा अधिकता और कमी का ज्ञान है जो सीमित है। यह उसकी पहली हालत है। फिर वह उसे बढ़ा कर ऋज्ञानी बनाता है, जिस हालत में वह अपनी शारीरिक अर्थात् स्थूल देह सम्बन्धी स्थितियों और घट-नाओं की खबर तो रखता है किन्तु अपनी खबर नहीं रखता। फिर यह अनुभवों की व्यापकता के कारण प्रगति कर जाता है तो ज्ञानी हो जाता है, श्रीर समम बूभ बढ़ जाती है। फिर भी यह उतना व्यापक नहीं होता। इसके बाद जब यह मन ज्ञानी होकर शान्त हो जाता है तो उसे आनन्द प्राप्त होता है, और शान्ति तथा स्थिरता की हालत में झेड़ देने से उसमें प्रज्ञा चक्ष का गुण (रोशन जमीरी) त्राता है, त्रौर बेखबरी तक की खकर दे सकता है। यह मन की तीन सूरतें केवल उसकी अनेक बैठकों और स्थितियों के प्रभाव के कारण हैं जिसे तुम भन के घाट कहते हो।

प्रज्ञाचक्षुता तो ज्ञानी ही का एक भाग है। ज्ञानी के अतिरिक्त और किसी को प्रज्ञाचक्षु कहा भी नहीं जा सकता। किन्तु
वह ऐसा ज्ञानी है जिसकी बैठक आत्मा या कारण शरीर में है
जो आतन्द्रमय है। इसी को शास्त्र तुरीय कहते हैं। तुरीय का
वास्तविक अर्थ बहुत कम लोग जानते हैं यह संस्कृत भाषा के
प्रसिद्ध शब्द 'चतुर' से निकला है, जिसका अर्थ है चौथा। शब्द
तो सभी जानते हैं किन्तु इसका अभिप्राय नहीं जानते। यह तुरीय
चतुर्थ पद है, जो सत (हस्ती, अस्तित्व) चित (इल्म, चैतन्य) और
आनन्द (सहर, सुल, सुकून, स्थिरता) से ऊँचा है। अभी तक
दिल के केवल तीन ही स्थान और बैठक बतलाए गये हैं किन्तु
चौथे स्थान का जिक आगे आयेगा।

यह सत चित् आनन्द भी शरीरिक है। सत् अर्थात् हस्ती या अस्तित्व स्थूल देह अर्थात् कसीफ जिस्म है। जो हिन्दिनोचर हो और जिसके हिन्दिनोचर होने से उसके अस्तित्व का झान हो। जिस अस्ति व को देखने, सुतने, सुंघने, छूने और चखने वाले को उसके अस्तित्व का झान इन्द्रियों के द्वारा हो, जिसके लिए सिवाय उसके अस्तित्व के और किसी प्रकार की बहस, दलील और हुज्जत की आवश्यकता न रहे, वह सत् अर्थात् हस्तो हो है। अब सोचो कि यह तुम्हारे स्थूल देह के विषय में है या नहीं। यदि है श्रौर उसके होने को तुम मान रहे हो तो फिर उसकी सत्ता या हस्ती के मानने से इन्कार करना कठहुज्जती है। यह प्रत्यत्त प्रमाण सिद्ध श्रर्थात् इन्द्रीय ज्ञान द्वारा सिद्ध या साबित है।

चित (दिल या चैतन्य) सुक्ष्मशरीर ख्रीर ख्रानन्द (लतीक) त्र्यान्तरिक त्रर्थात् कारण शरीर है। जो सोचा जाये, सोचने में श्राये, सोच विचार से समभा जाय जो श्रपनी समभ बुभ, विन्तन विचार और विवेक आदि से अपने ज्ञान की हालत को व्यक्त करे जिसकी चिन्तनात्मक विधि, अन्वेषणात्मक काट-छाँट. बौद्धिक प्रयतन, दिमागी समभ स्त्रीर दिली जिइत (उन्मेष) स्त्रीर उपच द्वार सोचने वाले, विचार करने वालों, श्रनुभव करने वाले बुद्धिमान चेतन प्राणियों पर ऋपने मस्तिष्क की शक्ति का सिका बिठा सकें, जो श्चन्वेषक बुद्धि तुरन्त प्रहण करने वाली समभा, विवेकपूर्ण विबोद्ध ज्ञान प्राप्ति की शक्ति श्रीर दूर तक देखने वाली बुद्धि द्वारा श्रपने त्र्यापको व्यक्त करता हो। वह दिल त्र्यर्थात शरीर की योग्यता श्रीर काविलियत के श्रातिरिक्त श्रीर क्या होगा ? इस दिल के श्रास्तित्व से इन्कार करना कठहुज्जती है। यह त्रानुमान सिद्ध है अर्थात् कल्पना, विचार स्मौर बुद्धि सम्बन्धी ज्ञान द्वारा सिद्ध स्रर्थात् सावित है।

आतन्द, आत्मा अर्थात् कारण शरीर आतन्दमय अरुतक और अन्तरम् (बातिन) का आन्तरिक शरीर है। यह आतन्द संस्कृत धातु 'निद' (खुश होने या खुश करने) से बनता है। जिसके मेल से सुख उत्पन्न हो, जिसमें दुख का नाम निशान तक न रहे, जो हीनता अपूर्णता, गरीबी, कमी त्रुटि आदि दोषों से रिक्त हो वह आनन्द है। इस आनन्द को कारण शरीर के अतिरिक्त और क्या कहा जायगा? इसका सुख रूप होना शब्द सिद्ध है, अर्थात् शहादत (गवाही) से उसका ज्ञान स्वयं अपने आप को होता है। अब सवाल यह है कि शहादत अर्थात् गवाही किसकी? उत्तर यह है कि अपने आप शब्द से शहादत हो, इसके सिवा और किसी की गवाही कैसी! तुम क्षसीफ और स्थूल देह रखते हो यह तुम्हारे अस्तित्व (हस्ती) को अभिव्यक्ति और स्थोकृति का साधन है तुम भी इसको जानते हो यह शरीर न होता न तो तुम को अपना झान होता और न दूसरों को तुम्हारे अस्तित्व का ज्ञान होता।



[अगले अङ्क से इस लेख से आगे का लेख प्रारम्भ होगा ]

# गुरू, शिष्य श्रीर साधना

(श्री रामचन्द्र जी, अध्यक्त श्री रामचन्द्र मिशन)

गुरू सबका सचमुच ईश्वर ही है, श्रीर हमको रोशनी हर काम की वाक़ई तौर पर वहीं से मिलती है। जिसने अपने दिल का शीशा साफ कर लिया उसको वहां से श्रनुभव होता है साधारण लोगों और लास व्यक्ति में अन्तर केवल इतना है कि खास बन्दा हर खटक को जो ईश्वरीय मंडल में होती है अनुभव करता है, साधारण लोग साफ न होने के कारण इस खटक का अनुभव नहीं करते । इस लिए ऐसे बन्दे की सोहवत की जरूरत होती है जिसके दिल का आईना साफ हो चुका हो और वह रोशनी अभ्यासी में दिल को साफ करके डाल सके। घर वही है, अन्तर केवल इतना है कि एक व्यक्ति ने साफ कर लिया है और दूसरा कूड़ा करकट जमा किये हुए है। इसलिए कहने को आप कह लें कि जिसमें रोशनी सीघे-सीघे आ रही हो वह उससे अच्छा है। मकान एक हो कारीगर का बनाया हुआ है और उसी के हुक्म से हम उसमें रहते हैं। जिसमें रोशनी है उसका मकान भी उसी का बनाया हुआ है। इसका अर्थ यह है कि मालिक एक है।

कोई व्यक्ति यदि गुरू की हैसियत से तामील करने के लिये मैदान में आता है तो इसका अर्थ यह हो जाता है कि जो रतवा ईश्वर के लिये है वह रुतवा उसने अपना लिया है। जाहिर है कि एक मुल्क में दो बादशाह नहीं रह सकते। उनमें हमेशा लड़ाई मगड़ा ही रहेगा अतः यदि कोई व्यक्ति गुरू की हैसियत से

तामील करता है तो वह सही अर्थ में लाभ नहीं पहुँचा सकता। श्रतः त्रावश्यक है कि वह श्रपने श्राप को एक तुच्छ भाई समभे श्रीर ऐसा ही व्यवहार श्रपनाये। भाई, मुफे तो एक नाचीज बन्दा समिमए। ऐसे व्यक्ति को यदि खादिम (सेवक) समभ लिया जावे तो बहुत उचित होगा। खिद्मत (सेवा) कई तरह से होती है शारीरिक श्रीर श्रात्मिक। मैं श्राप सब की श्रात्मिक सेवा करता हूँ, श्रीर शारीरिक सेवा में भी मुफे कोई शर्म या परहेज नहीं। मैं श्रपने गुरू महाराज के कदम ब कदम चलने की कोशिश करता हूँ, श्रीर यह मालिक पर निर्भार है कि वह इस विषय में मुके कहाँ तक सफलता प्रदान करे। मेरे गुरू महाराज का यह हाल था कि हम सब को अपना भाई सममते थे, शिष्य का विचार कभी उनके दिल में तमाम उमर पैदा नहीं हुआ। मेरी राय यह है कि समय को देखते हुए तरीका भी बदलना चाहिए। पहले यह था कि गुरू अपने शिष्यों से सेवा प्रहण करते थे, हाथ पैर द्ववाते थे, इसलिए कि उनका संस्कार ईश्वर मार्ग के लिये बन जावे। कारण यह था कि हाथ दबबाने, पैर छुवाने से वह विजली जो गुरू में मौजूद थी शिष्यों के शरीर में प्रविष्ट होती थी ऋौर उनके ख-याल का अटकाव भी सेवा की तरफ रहता था। इससे उनका खयाल गुरू से सम्पर्क (Touch) में रहता था। दूसरे अर्थ में अभ्यासी का ध्यान अपने गुरू की खोर मुड़ा रहता था. जिससे अभ्यासी की शुद्धता बढ़ती थी। अब चूँ कि समय में बहुत कुछ परिवतन हो गया है, अतः इस स्थिति में भी परिवर्तन होना चाहिए। अर्थात् यदि यही सेवा गुरू अभ्यासी की करे तो अभ्यासी को वही फायदा मिलता है जा उसके गुरू की सेवा करने में मिलता था।

भाई मैं तो इसी बात को मानता हूँ कि गुरू अभ्यासी की सेवा करे अध्यात्मिक उन्नति में एक अवस्था ऐसी आती है कि उससे अपने आप रहानी बिजली चारो और बिखरने लगती है श्रीर उनका फैलाव यहाँ तक हो जाता है कि उसकी यह शक्ति स-मस्त वायुमंडल और लोकों में छा जाती है असर स्वभावत: यह होता है कि हर चीज चार्ज हो जाती है। श्रीर भाई यह बात उस समय होती है जब किसी ऐसे व्यक्ति को प्रकृति स्वयं चुन लेती है, श्रीर उसकी स्थिति श्रवतार की हो जाती है इसको श्रवश्यावतार कहा जा सकता है अर्थात् आवश्यकता के लिए ऐसे व्यक्ति को बना देना। ऐसे चिन्ह जिस समय मिलें, समभ लेना चाहिए कि प्रकृति (क़दरत) उसमें होकर अपना काम कर रही है। ऐसी हालत में यदि कोई व्यक्ति तालीम न देना चाहे तो हो नहीं सकता। श्रीर वास्तव में ऐसा ही व्यक्ति पूर्ण रूपेण तालीम देने के योग्य है, यद्यपि ऐसा व्यक्ति कहीं हजारों वर्षों में पैदा होता है। फिर भी उसकी कुपा से यह दूर नहीं कि किसी समय पैदा कर दे। ऐसा आदमी सब को दुँदना चाहिए, अगर मिल जाय। अन्यथा यह अवश्य है कि महात्मात्रों का प्रसार कुछ न कुछ जरूर होता है जब श्रमल खयाल ईश्वरीय तत्व में शामिल हो जाता है उस समय वह बड़ी हालत पैदा हो जाती है जो उपर लिखी है। इससे जितने नीचे दुर्जे पर खयाल लयहोता है उतने ही नीचे दर्जे पर फैलाव होता है। हमारे यहाँ कुछ न कुछ फैलाव हर अभ्यासी का जरूर हो जाता है, शर्त यह है कि एतक़ाद (श्रद्धा, विश्वास ) दुरुस्त हो । ऐसी बड़ी हस्ती जिसको उ.पर बयान किया है अगर कहीं मिल जाय और उसके

फैलाव और विस्तार में यदि कोई अभ्यासी अपने आपको लय कर डाले और जिस हद तक लय कर डाले, उसी हद तक उसका भी फैलाव हो जाता है।

बड़ी प्रसन्नता की बात है कि कुछ भाइयों को मुक्ते अपने दर्शन देने का शौक पैदा हुआ है। भाई, मैं स्वयं चलता यदि उधर से खिचाव होता, बल्कि यों कहिए कि चलने पर मजबूर हो जाता। उनका यहाँ आने के लिए हर समय स्वागत है। यहाँ जंगल छानने की शिक्षा नहीं दी जाती, बाबी बच्चों को छोड़ने के लिए नहीं कहा जाता, कोई मजबूरी ऐसी नहीं लागू की जाती जो प्रकृति की इच्छा के विरुद्ध हो। वतन का सफर करना जरूर कहा जाता है। इस विचार से यदि उनसे यह कहा जावे कि आप स्वयं यहां तशरीफ लावें तो वेजान होगा। इक्तफाक से यदि पहुँच गया तो मुक्ते बताने में कुछ शर्म या परहेज नहीं। बहरहाल आपके रिश्तेदार कभी न कभी आपके पास आते ही होंगे। जब आएं तो उनको वहीं अवसर मिल सकता है और उनको आप बुला भी सकते हैं। इसका अर्थ आप यह न समिक्एगा कि मुक्ते जाने में किसी तरह का परहेज है।

नानक नन्हा हो रहो, जैसी नन्हीं दूव। और घास जल जायगी, दुव दूव की दूव॥

मालिक की कैंची उसी पाँचे पर चलती है जो सर उठाता है। गर्दन तानना एक ऐस है और यह जब तक दूर नहीं होता, तब तक अपने तल्लों की उसको खबर नहीं होती। तल्लों से मेरा

श्रभिप्राय यह है कि जब यह ऐब इन्सान बिल्कुल दूर कर ले तो उसके बाद जो हालत आती है उसको इस शब्द से व्यक्त किया गया है। इस हालत में रहना शराफत इन्सानी (मानवीय शील) है। यही चीज जब गाढ़ी हो जाती है तो मिस्कीनी सिफत (गरीबी का गुरा) के दायरे में आ जाती है। जब यह हालत बन गई तो फिर वास्तव में वह बन्द। बन्दा हो गया। ऐसी हालत बनाने के लिए सैकड़ों तबज्जह श्रीर दुत्राएँ की जाती हैं। इन्सान को अपने स्तर से कभी बाहर न होना चाहिए और वही स्तर उबूदियत (चरम श्रस्तित्व) को विकसित करता है। अौर बन्दे के लिये यह चीज अनिवार्य कर्तव्य है। यहीं पर जैसा कि मैंने पहले कहीं लिखा है 'ऋहम्' ( I, मैं ) से बहुत कुछ छुटकारा हो जाता है। मतलब उद्देश्य इसके बाद सिद्ध होता है, भाई ! अच्छा तो यह है कि आप जो बुछ भी हैं उस सबके साथ आप उस और जावें। अर्थात् कोई चीज ऐसी न रहे जिसका मुंह उस अोर न फिर जावे, अर्थात् समस्त शारीरिक और आत्मिक साज सामान के साथ जो कुछ भी है इस प्रकार उसके सुपूर्व किया जावे कि आप में सिवाय याद के कोई चीज बाकी न रह जावे।

त्रव पवाल पैदा होता है कि यह हालत कैसे पैदा हो।
भाई, वही एक चीज 'याद' (स्मृति) सब कुछ पैदा कर देती है।
श्रमर याद मौजूद है तो समभ लीजिए कि जिसकी याद है वह
श्रापंके करीब है। यदि तेज करके समीपता थोड़ा बढ़ने दीजिए
फिर देखिए कि क्या श्रानन्द श्रीर नशा प्रारम्भ होता है, श्रश्रांत

पर उस वक्त मिलेगी जब आप वहाँ जाने के लिए अपने आप भ-धनशील होंगे। वैसे भाई, सीधी सादी वात तो यह है कि जो धनशील होंगे। वैसे भाई, सीधी सादी वात तो यह है कि जो चुछ हो सब उसको यानी ईश्वर को दे हाले। बुजुगों ने तस्लीम च रजा को हालत हो आस-समपंग्र (Self surrender) सम-फा है। एक नुरखा अब में लिखता हैं:— बस 'तड्प' उस तक पहुँचने को। यह आरम्भ में असल पैदा न हों तो उसकी नक्ल हो करें आगर पागल को कोई हथिक लगातार नक्ल करता रहे वो भवश्य हो वह पागल हो जायेगा। इसी प्रकार उस तक पहुँ-चो भवश्य हो वह पागल हो जायेगा। इसी प्रकार उस तक पहुँ-चो भवश्य हो वह पागल हो जायेगा। इसी प्रकार उसे पहुँ-वो भवश्य हो वह पागल हो जायेगा। इसी प्रकार वह पहुँ-वो भवश्य हो वह पागल हो जायेगा।

(हम । वार । कि कि । वार । वार ।



यह नीज यहाँ पहुँचन के जिए कितनो जर्दी करतो है। जय यह नोज उस है जर पहुँच गई जहां से कि शुरुआत है, अथीत् की उस हें इसने उस चीं, स्तर या हुत को स्पर्ध कर जिया तो समस लोजिए कि यार के र्रवाजे को कुन्हों जरियों ते तो नव उसकी लोजिए कि यार के र्रवाजे को कुन्हों जरियों ते तो जोति के स् समस में आ गया कि सचतुन यह मेरा जोजने वाला और प्रेम करते वाला है तो यह नितान्त आवश्यक शते हो जायागी कि बह अपके निकट आजाय और उस बन्दिश को तोड़ है जिससे मकान के अन्द्र जाने से आपको रोका है। यस समय यह हालत प्रारम मालूम होगा कि यह चीज क्या है। उस समय यह हालत प्रारम

, फाक मन्नी मेंसु फिन एम मन्नी'—:की ई किए डि । "फाम मोन्नी रेक भेक मन्नी प्रक

जब यह बात प्राप्त होने लगी तो न्यापने ईश्वरीय गुण प्राप्त कर

में पूर की डिक्ट हैं । इंडेंग प्रेंग (साम्मा) निस्ते के विक्ट हैं कि स्पूर्य के विक्ट हैं कि स्पूर्य कि प्रिंग कि प्रिंग कि प्रिंग कि प्रिंग कि कि स्पूर्य के कि स्पूर्य के कि स्पूर्य के कि स्पूर्य कि सिंग कि सिंग कि सिंग कि कि प्रिंग कि सिंग कि सिंग कि कि सिंग कि सिंग

# दर्द भरे श्रांसु

( एक अभ्यासी को सची कहानी )

मेरा १४-१५ वर्ष तक का जोवन संवर्षों में व्यतीत हुआ। ही था कि अचानक मुफे आसाम जाना पड़ा। यहाँ आने पर संसार की ठोकरें और प्यार ने मुभे खूब रुलाया, और खूब हंसाया। मैं संसार को देख कर सोचने लगता था, यह संसार क्या है मनुख्य कैसे चलता फिरता है, इसके अन्दर कीन बोल रहा है मृत्यु के पश्चात यह सब कहाँ चला जाता है। बस ईश्वर की याद हदय में समा गई और सोचता रहता था ईश्वर कहाँ है किस रूप में है उसको जानने की तड़फ प्रति दिन बढ़ती ही जाती थी कि दिन रात उसकी याद में पागल रहने लगा जोरों से याद आने पर दिल को रोक नहीं सकता था एकान्त में जाकर घन्टों पड़ा पड़ा सबक सुबक कर रोता रहता था और रोते रोते यही आवाज निकलती थी, हे ईश्वर ! कब तक श्राँसू बहात। रहूँगा मेरी तड़फ को देखकर तुमे द्या भी नहीं त्राती, तड़फाने की भी हद हो गई तू दर्शन क्यों नहीं देता, यह तो मुक्ते विश्वास है कि तू मौजूद है अन्यथा इस संसार को कौन चलाता, किस प्रकार तड़फ तड़फ रह जाता था लिखावट में नहीं आ सकती। याद आने पर अब भी कलेजा मुँह को आ जाता है।

संसार की तरफ से वैराग्य होने लगा, कीर्तन, सतसंग में भी जाने लगा, अनेकों संत महात्माओं का सतसंग भी करने लगा, अनेको सुविख्यात महात्माओं से पत्र व्योहार भी किया जो वर्षों सक चलता ही रहा। श्री जयद्याल जी से भी पत्र व्योहार चला स्वामी शिवानन्द् जी, सुखदेवानन्द् जी, बम्बई के महा मन्डलेश्वर महेश्वरानन्द जी, पश्चिक जी कोहिमा के पहाड़ पर एक फ़कीर इन सब से भी पत्र ज्योहार चलता रहा तथा मधुरा-ऋषीकेश-हरद्वार बनारस-नैमिषारन्य, मंसूरी आदि स्थानों में भी गुरू बनाने के ख्याल से गया। अनेकों साधनों पर कदम रखा तीन चार सौ इपये की पुस्तकें भी मंगाई। श्रीर श्रपनी समस्या उनमें ढूढ़ने लगा कि कब तक रसकी याद में आँसू बहाता रहूँगा। एक हिमालय पहाड़ के महात्मा मिले । मुक्ते हटयोगी क्रियाएं नोली-घोती-बस्ती-नाड़ी गति को रोक देना प्राण वायु-अपान वायु को शरीर से निकालना श्रीर प्रवेश करने की कियाएं भी सिखाई। एक श्रीर सहात्मा जी मिले त्रिटक विन्दुध्यान छादि साधन बतलाये वह भी करने लगा इ.छ समय पश्चात एक श्रौर महात्मा जी मिले उन्होंने सबसे श्रच्छा २१६०८ जाप नित्य करने का श्रादेश दिया श्रीर सब कुछ छोड़ने को कहा दोपहर के १ बजे से आएम्भ करता और रात्री के १० बजे तक २१६०० जाप किसी प्रकार पूरे कर पाता था। एक पुस्तक में गायत्री मन्त्र की प्रशंसा लिखी थी सब छोड़ कर श्रव गायत्री मन्त्र का जाप करने लगा और कीर्तन से आकर रामायण, गीता पाठ करके ईश्वर की याद में सो जाता था। मगर नींद कहाँ श्राती रात्री भर तारे गिनने में श्रीर ईश्वर कहाँ है इसी उधेड़ बन में रात्री व्यतीत हो जाती थी छौर प्रात: ३ बजे उठकर स्तान छादि से निवृत होकर फिर मंत्र जाप एवं पाठ त्रादि में लग जाता था।

पकत्रीर कोहिमा पहाड़ में महात्मा जी मिले उन्होंने

विष्णु भगवान का इच्ट कर लेने का आदेश दिया अब मैं विष्णु भगवान का दिन रात स्मरण करने लगा मेरी लग्न यहाँ तक बढ़ती गई कि इच्ट से हमारी बातें इस प्रकार होने लगीं जिस प्रकार एक मित्र से साज्ञात बातें किया करते हैं। वह उसीह्नप में साज्ञात दिखाई देने लगे जिस रूप को तस्वीर में देख देख कर आँखों में दिल में समा लिया था। ईश्वर साज्ञात दिखाई देने लगा यह तो नहीं कह सकता हाँ मेरी भावनाओं के अनुसार काल्पनिक चित्र बन कर मेरे सामने आ जाता था। और यह नहीं कह सकता था कि यह कोई मृती है और इस प्रकार बात चीत होने जगती जैसे मैं साज्ञात किसी अपने मित्र से बातें किया करता हूँ।

दुकान के उपर एकान्त कमरे में पूजा घर बना रखा था गेरुट्या बस्त्र भी रंग रखे थे पूजा के समय स्नान के पश्चात पहन लेता था और सची लग्न से जैसे छासन पर बैठता वसे ही आँखों से छांसुओं की धार जोरों से बहने लगती था और मैं उसकी याद में बेहाल बेहोश पड़ा रहता था दुछ समय पश्चात देखता था मुक्ते कोई अपने हाथों से उठा रहा है छाखें खुलने पर विष्णु भगवान का वही काल्पनिक रूप दिखाई देता था। और मेरे आंसू भी पोंछने लगते थे। जब राजी होती और मैं कीर्तन में जाता तो बह भी मेरे साथ जाते थे और सामने रखी तस्त्रीर में साचात दिखाई देते थे, में कीर्तन जैसा लोग करते थे वैसा नहीं करता था चुप-चाप एक कोने में बैठा बैटा उसकी त्रफ देखता रहता था बह मुक्तराते दिखाई देते और जब बह चलने को होते तो मुक्ते इशारा करते थे और हम दोनों उटकर चले छाते थे।

एक दिन मैं पूजा घर में खूब रो रहा था तड़फ रहा था श्रीर कमरे में चारो तरफ उसे पुकार २ कर पागल होता जा रहा था आँसुओं की धार किस तरह वह रही थी लिखी नहीं जाती श्रोह हद थी तड़फने श्रीर रोने की फिर भी उस दिन विष्णु भगवान् ने दर्शन नहीं दिये तीन दिन तक उपवास किया वगैर खाये पिये उसकी बार में पड़ा रहा, मंतर वह फिर भी न आये मैं एक बतीचे में गया जहां एक महात्मा जी त्राये हुए थे सब कहानी सुनाई। महात्मा जी ने उत्तर दिया विष्णु भगवान से अच्छे तो शंकर भगवान हैं भोले भाले हैं उन्हें इष्ट बना लो, मेरी समक्त में आगवा इसिलिए कि अधिकतर जनता शंकर भगवान की ही पूजा करती है। मैंने शङ्कर भगवान की पूजा शुरू की दिल में वेचैनी लग्न बढ़ता ही गई दिन रात उसी की याद में रहता था और खाते पीते चलते फिरते उसी के रूप का ध्यान करता रहता था नजदीक एक विख्यात शिव मन्दिर था। बहुत सी जनता उस मन्दिर में जाती थी बड़ी भीड़ रहती थी एक दिन मैं भी गया मैं चुपचाप एक तरफ कोने में खड़ा र पूजा का ढङ्ग देखने लगा मैं समभान पाया एक भक्त आया घन्टा बजाया शिव लिंग पर जल चढ़ाया, चन्द्रन पुष्प चढाये और चला आया, और वह भक्त दुकान में आकर कम तोलना मूठ बोलना शुद्ध चीजों में मिलावट करता रहताथा। रात्रि के १० बजे लगभग जब वहाँ कोई न रहा मैं मन्दिर से गया श्रीर शङ्कर भगवान से कहने लगा क्या भगवान तेरी भक्ति करने का यही रास्ता है जैसा कि तुम्हारे भक्त कर गये हैं।

मगर मुक्त से ऐवा न हुआ मैं प्रेम में जो दिल में आता

गाने हँसने लगता था और कीर्तन भी उन्हीं के नाम का करना था मन्दिर के एक कोने में कीर्तन में इस तरह मस्त हो जाता था कि श्रापने श्रापको भूल जाता था श्रीर रात्रि को दो भी बज जाते थे किसी दिन रात्री ही बीत जाती थी। अब मैं शिव मिंदर में दिन में न जाकर रात्री में कीर्तन से आकर ११ बजे लगभग जाने लगा मन्दिर में चौकीदार भी रहता था मैं चौकीदार की नजरों से बच-कर चुपचाप मन्दिर के किबाड़ खोल कर अन्दर घुसकर फिर किवाड़ बन्द करके शिव लिंग से चिपट कर बेहोश पड़ा रहता था। श्राँसू धार तो मन्दिर में घुसने से पहले ही आंखों से बहने लगती थी, श्रीर दिल चाहता था फूट फूट कर रो लूँ। १५-२० दिन तक तो कुछ भी ज्ञात न हुआ एक दिन शंकर भगवान ने मुभे उठाया गले से लगाया और अचानक फिर गायब हो गये मगर मुक्ते सब न हुआ मैं समभता थायह मैंने स्वप्न देख लिया मगर आँखें खुली थीं मैं खड़ा हुआ था मगर फिर भी यही समका मैं स्वप्त देख रहा हूँ। मगर अब मैं सोंचता हूँ काल्पनिक चित्र आँखों के आगे आ .जाता था।

श्रचानक दार्जिलिंग जाना पड़ा। एक दिन मैं मकान के ऊपर खड़ा खड़ा हिमालय पहाड़ को देख रहा था जो बर्फ से ढका हुआ था अचानक बाजार की तरफ नजर पड़ी, देखता हूँ एक महात्मा अलख अलख की आवाज लगाता हुआ आ रहा है। मैं तुरन्त मकान से नीचे उतर कर उसके नजदीक तक पहुँचा और उसको देखकर समक्ष लिया एक अच्छा महात्मा है देखना चाहिए कहां जाता है शाम होने को थी वह बापस जंगल को जा रहा था

जहाँ कि वह ठहरा हुआ था मैं भी उसके पीछे पीछे चला जा रहा था वह भयानक एक पहाड़ की चट्टान में घुसा, मैं भी उछ नजदीक पहुँच गया उसने दादी मूंछ जो नकली लगा रखी थी वह उतार कर रखी एक पत्थर हटाया वहाँ पैसे गिनकर रख दिए और उपर से पत्थर रख दिया कपड़े बदल लिये।

एक तहमत बांध लिया और अचानक मेरी तरफ उसकी नजर पड़ी मुमे देख कर वह चौंक पड़ा और बाद में कुछ मुस्क-राया और मुमे बुलाया मैं डरता डरता चला गया इसलिए कि ऊँची चढ़ाई अब तो भाग भी नहीं सकता था नजदीक पहुँचने पर वह फिर मुस्कराया और बोला बचा यह मेरा असली रूप तुम्हारे सिवाय किसी ने नहीं देख पाया, मैं छिप कर रहता हूँ तू भाग्य-शाली है मालूम होता है तुम्हें ईश्वर की लगन है, मैं तुम्हें साधन बतलाऊँगा, मैं गुमसुम खड़ा था। उन्होंने कहा अन्दर चट्टान में चलो, मुमे बेहोशी होती जा रही थी और मैं बैठ गया उन्होंने मुमे दोनों हाथों से उठाना चाहा कि उनके तहमत के अन्दर से गले में पड़ा रिवालवर का कुछ हिस्सा मुमे दिखाई पड़ा मेरा होश गुम हो गया और ईश्वर को याद किया और महात्मा जी ने हाथ पकड़ कर उठा लिया तब मैं पेशाब का बहाना बना कर पेशाब करने बैठ गया।

मारे भय के ईश्वर को याद कर रहा था कि अचानक दो मलेट्री के आदमी जो दार्जिलिंग घूमने आये थे रास्ता भूल गये वह हम कोगों को देख वर रास्ता पृष्ठने के लिये आये। उनको देखकर मुक्ते होश आया और उन लोगों ने महात्मा जी से पूछा बाबा हमें सुबह के भूले हुये हैं कृपा दारजीलींग का रास्ता बतला दीजिये मैंने तुरन्त कहा चलों में बतलाये देता हूँ तो महात्मा जी तुरन्त कहने लगे नहीं बचा नहीं जायगा लेकिन में जबरन उनके साथ चल पड़ा और कुछ दूर जाने पर मुक्ते होश आया सब बातें उन्हें कह बतलाई मलेट्री वाले मेरी बातें सुन कर फिर तुरन्त वापस आये तो देखते हैं वह महात्मा रुपया पैसा सब लेकर कहीं जगल में छिप गया। मैं उन लोगों के साथ वापस दार्जिलींग आया और घर पर आकर ४-५ घन्टे बेहोश पड़ा रहा ४-४ महीनों के बाद फिर मुक्ते आसाम जाना पड़ा।

श्रासा श्राने पर एक श्रीर महात्मा जी मिले श्रीर कहा श्रुव जी ने 'ॐ नमो भगवते वासदेवाय' मन्त्र का जाप किया था यह जाप करो किसी को यह मन्त्र बतजाना नहीं। मैं मन्त्र का भी जाप करने लगा। भक्ति का रंग बढ़ता ही गया वह तो एकाएक बढ़ता ही जा रहा था यहाँ तक बढ़ा कि एक बार कीर्तन करते २ जंगलों में जाकर उसे पुकार २ कर जीवन श्रम्त करने के लिये चल पड़ा। श्रपनी श्राशा निराशा को कल्पनाश्रों की होर के सहारे चलता ही जा रहा था। श्रांखों के श्रागे श्रंधेरा छा गया। घर बार सब छोड़ दिया, केवल एकेले को ईश्रार स्मरण सहारा था संसार श्रांखों से श्रोमल हो गया। कुछ भी दिखाई नहीं दे रहा था मगर भण्य कहूँ या श्रमाय, एक मित्र ने मुक्ते जाते हुये देख लिया था। उधर घर वाले सब परेशान थे उन्होंने मेरा भेद बतला दिया श्रीर मेरे रिश्तेदारहवाई जहाज द्वारा वहाँ पहुँच गये श्रीर मुक्ते

हुँ लिया और विवस कर अपने साथ ब्रह्मपुत्र के किनारे ले आये वहाँ मेरी दशा देख कर उनकी आँखों में भी आंसू आ गये। और मुक्ते समकाने लगे नतीजा यह हुआ कि कि वह विवस मुक्ते वापस ले आये।

मगर अब तो और भी समस्या उलक गई चारों तरफ नजर दौड़ाई संसार शून्य विहंग उजाड़ सा लगने लगा स्त्रौर यह हाल था मारे वेचैनी के कि सोचता था मैं कहाँ आ गया यह संसार क्या है, जब रात्रि होने को होती मैं तालाब के किनारे एक बगीचे में जाकर वेहाल पड़ा यह सब सोचता रहताथा। अनेकों महात्मात्रों की शरण ली। मगर मुक्ते सचा गुरू पथ प्रदर्शक अभी तक न मिला। जहाँ भी पता लगा अमुक स्थान पर महात्मा जी चामुक जगह से पधारे हैं, मैं फौरन ही उनकी शरण में गया कुछ समय पश्चात् दुकान के कार्यवश फिर मुक्ते गुहाटी (आसाम) जाना पड़ा। मैं महासिंह राय सेघराज जो वहाँ की पुराबी फर्म है, अपना माल बेचने के लिए एक महीने लगभग से ठहरा हुआ था। वहां भी महात्म। श्रों की खोज में इथर उधर भटकता रहा श्रीर सुबह भ्रम्धेरे ही उठ कर ब्रह्म नदी के कितारे २ टहलता जाता था स्रोर फूट २ कर खूब जोरों से रोता जाता था ऋपने दिल दर्द को घंट २ अन्दर ही पिये जा रहा था मेरे हृद्य में एक उफान डठ रहा था। त्राँस राज्द के साथ वह रहे थे करठ रुक र जाता था त्रीर बीच २ में यही आवाज निकलता थी हे भगवान कब तक आंसू बहात! रहुंगा। श्रीक हद हो गई तड़फाने की भी कब तक तड़फता रहूँगा। क्या इस से भी बढ़कर कोई तड़फ होती है। सुबक २ कर

रोने के पश्चात् दुकान पर ऋ। जाता, श्री महासिंह राय मेघराज के मैनेजर से काफी दोस्तो हो गई थी उन्होंने कई अच्छे महात्माओं का पता बतलाया में गया भी मगर मेरा दिल संतुष्ट न हुन्ना काफी बनावटी महात्मात्रों से ठोकरें खा चुका था मैं महात्मात्रों की खोज में शिलांग पहाड़ पर चला गया और चेरापूजी के रास्ते में उसे पुकारता पुकारता दूर सुनसान भयंकर जंगल में निकल गया वहाँ एक भरने के पास खड़ा होकर अपने जीवन का एक एक शब्द पढ़ना चाहताथा मगर बुछ भी पढ़न सका आँखों से टप टप श्रांसू बहते जा रहे थे श्रीर मैं पागजपन में चलता ही गया यहाँ तक कि एक गहन बन में एक महात्माजी पर नजर पड़ी मैं धीरे २ वहाँ तक पहुँचा प्रणाम किया श्रीर उनके चरणों में गिर पड़ा जैसे कोई वेहोश मानव अचानक गिर पड़ता है फूट फूट कर रोने लगा मेरी सुबिकयाँ रुक न पाती थीं मैं चरणों में पड़ा रहा महा-त्माजी का चेहरा चमचमा रहा था विजली की भांति उनके चेहरे पर तेज था उन्होंने मुक्ते पुचकारा और उठाकर हृदय से लगा लिया श्रीर पृद्धा बेटा क्या दु:ख है इस भयानक जंगल में क्यों भटक रहे हो अभी तो तुम्हारा बहुत सा कर्ताब्य बाकी है तुम अपने घर जाओ ईश्वर सब जगह है तुम्हारे माँ बार दुःखी होंगे। मैं मौन था वेहाल था, मैंने कहा भगवन अब मैं आपकी शरण में हूँ, अब कहीं नहीं जाऊँगा मुक्ते संसार श्रच्छा नहीं लग रहा है, मेरा जीवन श्राप के चरणों में है। महात्मा भी ने समस्ताया श्रीर कहा मैं तुम्हारी सब दशात्रों से परिचित हूं ईश्वर तुम्हारी मदद करे और मेरा धचन है तुम्हें सचा गुरू एक गृहस्थी में ही मिलेगा और वही

तुम्हारा पथ-प्रदर्शक होगा वह तुम्हें शीच्र मिलेगा पाकर भी भूल न जाना वह मुक्तसे भी श्रच्छा रास्ता दिखाने वाला होगा। जाश्रो बेटा रात होने वाली है यहां जंगल में रहना ऋच्छा नहीं ! मैं गुम शुम था, मैं नशे में था, चल पड़ा और रास्ते में हाय भगवान तू कहां है कहता हुआ वापस आ रहा था मुक्ते यह भी पता नहीं कि में चल रहा हूं या कहाँ हूं कहाँ नहीं, मैं वापस शिलांग ऋाया रात्री अधिक हो चुकी थी शहर में जाने लगा एक पुलिस वाले ने श्राबाश समक्ष कर पकड़ कर दो तीन डंडे मारे श्रीर मुक्ते शहर में न जाने दिया। मैरात्रो में वहीं पड़ा रहा नींद कहाँ आती कभी तकदीर की तरफ नजर दौड़ती कभी यही याद आता ईश्वर तू कहाँ है दर्शन क्यों नहीं देता सुबह होते ही उस महात्मा जी की फिर याद आई और फिर वहीं जा पहुँचा। मगर सब जंगल दूढ़ लिया वह महात्मा जो नहीं मिले में वृत्तों से चिपट चिपट कर वृत्तों की टहनियाँ गालों से लगा लगा कर रह जाता था और पूछता जाता था मेरा ईश्वर कहां है हाय ईश्वर क्यों मुक्ते तड़का तड़फा कर तू मजा ले गहा है तू कहाँ है क्यों नहीं दर्शन देता रोता जाता था गाता जाता था और कभी मौन खड़ा रह जाता था वृज्ञों की टहनियाँ गालों से लगाते ही रोम रोम में प्रेम बढ़ता था और एकाएक आँसू धार अपने आप वेग से बहने लगती थी आखिर ईश्वर तू कहाँ है हाय ईश्वर तू कहाँ है पागलों की भांति कहता हुन्ना वापस गृहाटी स्त्रा गचा और कुछ मी अच्छा न लग रहा था सैं दिन भर मौन चुपचाप न किसी से बातें ही करता था न बाजार में ही जाता था निराश गुमशुम रहता था मैं शीव ही वापस तिन-

सुकिया चला आया तो सुकै एक पत्र श्रद्धे य बाबू जी का प्राप्त हुआ। लिखा या भाई तुमने ईश्वर को जङ्गलों में ही समका है, इसके मतलब ईश्वर सीमित है जो एक जगह जंगलों में ही घर बनाकर रहता है। सर्वव्यापक नहीं हैं। ऋगर सर्वव्यापक होता तो वह घर के कोने में भी होता। जब घर के कोने में भी है तो जङ्गलों में अपने कर्तव्य को ठोकर मारकर क्यों जाते । इस प्रकार का पत्र पढ़कर दिल गुम होगया और पत्र में लिखे शब्दों ने दिल में घर कर लिया। दूसरे ही दिन मैं शाहजहाँपुर के लिए चल पड़ा चौर श्रद्धेय श्री बाबू जी के दर्शन हुये। श्राँखों ने उस महान की महानता को न निरख पाया चुपचाप वेहोशी दशा में कमरे में पड़ा २ यह विचार करता था कि मैं घोखे में तो नहीं हूँ मगर उनके स्नेह निस्तार्थ प्यार ने मेरी श्राँखें खोल दीं श्रीर शिलाँग वाले महात्माजी का शब्द स्मरण हो स्थाया मैं चरणों में गिर पड़ा और फूट र कर मैं रो रहा था। मुक्ते श्चभ्यास बतलाया और अभ्यास आरम्भ कर दिया। अभ्यास द्वारा जो कुछ अनुभव हुआ किन शब्दों में बतलाऊँ ? किसी प्रकार धतलाया नहीं जा सकता, अपना जीवन सदैव के लिए चर्छों में अपिंत कर दिया।

 $\times$   $\times$   $\times$ 

कमजोर मनुष्य की सहायता ईश्वर भी नहीं करता। कमजोर कौन है ? केवल वह जिसे अपने ऊपर भरोसा न हो।

#### प्रार्थना

( ईश्वर सहाय )

खाली नहीं है। इसकी महत्ता हर जगह वताई जाती है। यह इन्सानी फर्ज भी है श्रोर कामयावी की कुँजी भी है। हमारे यहाँ की इल साधना में यह चौज पूरे तीर से समाई हुई है। प्रार्थना का श्र्यं यह है कि हम लाचारी श्रोर मजबूरी की दशा का श्रमुभव करते हुए उस मालिक (प्रभु) के कुल से उसकी छुप। श्रोर सहायता की भित्ता माँगते हैं। यद्यपि कि प्रार्थना के लिए कोई खास समय नियुक्त किया जा सकता है फिर भी रात के समय सोने से पहले का समय प्रार्थना के लिये ज्यादा उपयोगी है। इस समय हम हर काम से छुट्टी पाये हुए होते हैं श्रोर हर प्रकार के मंमदों से बहुत इस प्रकार की तिवयत बन जाये श्रोर अगर स्वयं न बने तो फिर श्रपने श्राप बना ले।

एक बात यह भी जान लेना श्रावश्यक है कि प्रार्थना किस विधि से करना उचित हैं। साधारणतः प्रार्थना उन देवी देवताश्रों से ही की जाती है जो उस प्रकार काम के लिये नियुक्त माने गये हैं। यहां तरीका श्रामतीर पर अचित्तत है परन्तु इस सम्बन्ध में में अपने गुरू महाराज द्वारा लिखित पुस्तक "सहज मार्ग के दस वसूजों की सरह का एक दृष्टान्त देता हूँ जहाँ उन्होंने लिखा है कि" गुलामों से प्रार्थना करना मैं उचित नहीं सममता अर्थान् उन शक्तियों से जो मनुष्य के आधीन हैं और जिनको मनुष्य से ही शक्ति मिलती हैं" इससे पता चलता है कि इन छोटी शक्तियों अर्थान देवी देवताओं जो कि प्रकृति के कारखाने में मशीन के भिन्न २ पुर्जी के समान हैं उनसे प्रार्थना करना मूर्खता है। प्राधना केवल उसी से करना चाहिये जो सबसे बड़ा मालिक है और मालिक कहाने योग्य है।

किन बातों के लिए प्रार्थना करना उचित है। आम तौर पर प्रार्थना का केन्द्र केत्रल वही वातें होती हैं जिनका सम्बन्ध हमारे दुख सुख से है कोई रुपये के बिये पार्थना करता है तो कोई त्रीलाद के लिये। कोई नाम इज्जत इत्यादि के लिये। कारण यह है कि हमारी दृष्टि में केवल वही बातें जमी हुई हैं जो हमें शारोरिक आराम पहुँचातो हैं। इस प्रकार से प्रार्थना केवल इच्छात्रों की पूर्ति के लिये की जाती है। इससे परे निगाह ही नहीं जाती। परिणाम यह होता है कि संसारी सुख दुख के जाल में फँसे हुए कुएं में गोते लगाया करते हैं। शारीरिक सुख दुख श्राने जाने वाली चीजें हैं श्रीर हमारी इच्छाश्रों की भी कोई हद नहीं इसिलिये इन चीजों को ऋधिक महत्व देना फँसांव की सूरत पैदा कर देना हैं जिससे संस्कारों का जाल और भी घना होता चला जाता है। जब हम इतने बड़े मालिक से प्रार्थना करने के लिये दैठते हैं तो डांचत है कि उससे वैसी ही महत्व पूर्ण वस्त मारो। यदि किसी राजा के पास कोई माँगने के लिये जावे श्रीर मांगे उससे एक पैसा तो यह कहाँ तक ठीक हो सकता है इसलिये डिचित यही है कि जब हम उस बड़े मालिक से प्रार्थना करें तो उन्हीं वातों के लिये जो हमारे अन्तिम ध्येय की प्राप्ति में सहायक हों। हमारे यहाँ इस छोटी सी प्रार्थना पर बहुत जोर दिया गया है और जो हर अभ्यासी के लिये अनिवार्य है।

> हे नाथ तू ही मनुष्य जीवन का ध्येय है। हमारी इच्छायें हमारी उन्नति में वाधक हैं। तू ही हमारा एक मात्र स्वामी और इष्ट है। विना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति असम्भव है।

इस छोटी सी प्रार्थना में जीवन की कुल समस्याओं का हल मीजूद है और यही एक ऐसी चीज है जो इतने बड़े मालिक से माँगने योग्य है। अब संसारिक स्वार्थ के लिये प्रार्थना करना कहाँ तक उचित है। इस विषय में यह कहना है संसारिक स्वार्थ दो प्रकार के होते हैं एक तो वह जो हमारे संसारिक जीवन के लिए आवश्यक हैं और दूसरे वह जिनका सम्बन्ध हमारी इच्छाओं से है। मुख्य आवश्कताओं के लिये यदि जरूरत पड़े तो प्रार्थना करने में हर्ज नहीं है क्योंकि इसके बिना कर्तव्य पालन में कमी रह जाने की सम्भावना हो सकती है। परन्तु अपनी ऐश और आराम के लिए इच्छाओं की पूर्ति हेतु प्रार्थना करना गलती है।

श्रव यह श्रावश्यक है कि प्रार्थना किस हंग से करना चाहिए। साधारणतयः प्रार्थना का हंग यही रखा जाता है कि जिस देवी देवता से प्रार्थना की जाती है उसकी तारी फें करते हुये श्रमनी इच्छा की पृति के लिये बार २ कहते रहें श्रीर वही शब्द

लगातार सौ बार हजार बार या इससे भी ज्यादा दोहरावें। मतलध यह है कि जितनी ज्यादा बार कहा जायेगा उत्तरी ही जोर दार प्रार्थना समभो जाती है। यह गलत है। प्रार्थना का सही ढंग यह है कि हम उस बड़े मालिक के सामने अत्यन्त दोनता के साथ एक भिखारी के समान अपनी दुखो दशा का नक्शा पेश करते हुये उसकी कृपा और अनुगृह के इच्छक के रूप में अपने आपकी समकी मर्जी के आधार पर छोड़ दें। जिस बात के लिये अ र्थना करने बैठे हैं उसको दो चार बार मन में कहते हुये उसके सामने रख दें और फिर उसी ख्याल में लीन हो जाये। इस ढंग से कि शब्द विलकुल गायब हो जाये केवल ख्याल ही शकी रह जाये फिर इसमें और ज्यादा गहरे जाने की कोशिश करे और वह ख्याल भी गायब हो जाये। केवत एक सृक्ष्म ध्यान रह जाये। होते २ इस दशा पर आइये कि यह भी पता न रहे कि हम किस लिए हैठे थे। अलवता इस दशा में वह ख्याल उसके अधिचेतन मन में अवश्य स्थापित रहेगा जो कि बीज का काम करेगा।

इसका रहस्य यह है कि जब हम किसी बात के लिए
प्रार्थना करने बैठते हैं तो उस पर ध्यान मग्न उस दशा पर पहुँच
जाते हैं जो इससे ऋधिक सूक्ष्म है। अर्थान् हम गहराई में ग्रुसना
शुरू कर देते हैं। जब ख्याल की ठोसता भी जाती रहती है तो
हम उस और मी सूक्ष्म दशा पर पहुँच जाते हैं जहाँ पर उस काम
के बनाने के लिये कम्पन शुरू हो जाता है। जब हम और गहरे
जाते हैं तो हम उस शक्ति से खालिंगन हो जाते हैं जो उस कम्पन
का कारण हैं। वहाँ पर ठहराव की दशा पैदा हो जाने पर उसको

यह पता भी नहीं रहता कि जहाँ उसका ख्याल ठहरा था ठीक ढंग से अभ्यास करने पर यह बात असानी से प्राप्त हो जातो है। असल बात यह है कि जब हम ईश्वर को इतना महान मान लेते हैं लो हमारे अन्दर दीनता और नम्नता पैदा हो जाती है। इसका अर्थ यह हुआ कि थोड़ी देर के लिए हम मंमटों से अलग हो जाते हैं। ऐसी दशा में हमारी अध्यात्मिक शक्ति काम करना शुरू कर जाती है। जितना हम और मिदते चले जाते हैं शक्ति उतनी ही तेज होती चली जाती है। अन्त में वह पूर्ण रूप से काम करने लगती है और जो बात हम चाहते हैं उसके करने वाले हम स्वयं ही बन जाते हैं और हमारी ही ताकत काम करने लगती है।

#### वैराग्य

( क्रुमारी पुष्पा रानी सक्सेना ) [ गतांक का शेप ]

भगवान ही हमारे सिन्नकट हैं। वह सर्देव हमारे हृदय हृपी मन्दिर में ही रहते हैं। प्रश्नयह उठता है कि जब वह हमेशा हमारे हृदय में ही रहते हैं फिर दिखाई क्यों नहीं पड़ते ? जिसका उत्तर इस प्रकार है-जब सम्पूर्ण शरीर पूर्णहर से निर्वकारी हो जायगा, हृदय कालिमा, स्थूलता तथा कठोरता से रहित हो जायगा एवं जब मानव शरीर में सिद्धचारों का प्राहुर्भाव होने लगेगा, कहणा की धारा प्रवाहित होने लगेगी और द्वेत की भावना मिट जायगी सभी हमें उस अविनाशी प्रभु के दर्शन होंगे। ज्ञानी पुरुष को माया चाहें जितना अपनी ओर आकर्षित करें किन्तु वह उस ओर ध्यान नहीं देते। जिस प्रकार से मेचा के आकाश में छा जाने पर भी आकाश को अपने रंग में नहीं रंग सकते, उसी प्रकार ज्ञानी पुरुष को सांसारिक भोग वासनाएँ अपनी ओर आकर्षित नहीं कर सकती। जिस प्रकार तेज वायु के चलने से पर्वत नहीं हिलते उसी प्रकार बार बार भोग समूहों के आकर्म मण करने पर भी बैरागी शुरुष विचलित नहीं होते। क्योंकि—

धन जीवन सुख सम्पदा वादर की सी छांह। सहजो ऋाखिर धूप है, चौरासी के मांह॥

वह जानते हैं कि यह माया चिंग्य है जिस समय काल अपना विकराल रूप लेकर सामने आजायेगा, उस समय सिवाय उस परमंपिता परमात्मा के और कोई साथ नहीं देगा। यह घन दौलत माया, ममता तो मृत्योपरान्त जहाँ की तहाँ रह जायगी अपने कह-लाने वाले भाई बंधु भी सब यहीं रह जाएंगे, फिर इस आजर अमर आवनाशी आत्मा को माया के बन्धन में जकड़ कर क्यों कलुपित किया जाय ?

एक उचकोटि के महात्मा के दर्शन को एक सेठ जी गए सेठ जी ने चरण स्पर्श के बाद महात्मा जी की बन्दना करते हुए प्रश्न किया कि महाराज आप किवने दयाबान सुशील करुणा है सागर तथा ईश्वर निष्ट और पापरहित हैं ? हमाग जीवन ऐसा क्यों नहीं है ! उन्होंने कहा यह सब बाद को पृछ्ना, पहले तुम अपनी सुनों तुन्हारी मृत्यु के केवल सात दिन ही बाकी रह गए हैं।

सेठ जी महात्मा जी की कही हुई बात को मूठ कैसे मानते ? जल्दी से घर पहुँचे कुछ समक्त में नहीं त्रा रहा था कि क्या करें। बीमार होकर चारपाई से लग गए। छः दिन व्यतीत हो गए। सातवें दिन वही महात्मा जी सेठ जी से मिलने त्राए महात्मा जी ने पृछा, "कहिए सेठ जी क्या हाल है ?" वस त्राव चलने की तैयारी है। महात्मा जी ने फिर पृछा 'इस छः दिनों में कितने पाप किए ?" त्रासन्नमरण रेठ जी ने उत्तर दिया 'महात्मन् पाप करने की तो फुर्मत ही नहीं मिली, मौत एक सी सामने खड़ी थी। बस घन्टे गिन रहा था महात्मा जी ने कहा हमारा जीवन इतना निष्पाप क्यों है इसका उत्तर त्राव मिल गया न ? मरण रूपी शेर सदैव सामने खड़ा रहे, तो फिर पाप सूकेगा किसे ? पाप करने के लिए भी निश्चतवा चाहिए। मरण का सदैव स्मरण रखना पापों से मुक्त होने का उपाय है।

ऐसे बहुत से गृहस्थ हो गए हैं जिन्होंने राज्य का संचालन सुचार रूप से करते हुए वैराग्य प्राप्त कर लिया। उदाहरणार्थ राजा जनक को ले लीजिए सशरीर होते हुए भी उन्हें विदेह कहा जाता था। जिनके पास श्री व्यास जी ने अपने लड़के विरक्त शिरोमणि श्री शुक देव जी को ज्ञान प्राप्ति के हेतु भेजा था। जब शुकदेव जी जनक के भवन में पहुँचे तो जनक जी ने उनसे पूछा "कैसे आए" शुकदेव जी ने उत्तर दिया 'ज्ञान प्राप्त करने के लिए।' यहाँ आते हुए बाजार में हुमने क्या र देखा ? यहाँ चारो तरफ शकर की सजी हुई मिठाई दिखाई दी'। और क्या देखा, ? चलते बोलते शकर के पुतले देखे' 'फिर क्या देखा' श्री यहाँ आते हुए शकर की सख्त

सीदियाँ मिलीं'। फिर क्या मिला ? शकर के चित्र यहाँ भी सर्वंत्र देखे'। श्रव क्या देख रहे हो' ? जनक जी ने श्रन्तिम प्रश्न किया 'शकर का एक पुतला शकर के दूसरे पुतले से बात कर रहा है'। श्री शुकदेव जी ने प्रत्युत्तर दिया। जनक जी ने कहा जाश्रो तुम्हें ज्ञान मिल गया। यही है ज्ञान की श्रन्तिम सीमा। हमारे समर्थ गुरू 'महात्मा श्री रामचन्द्र जी महाराज' फतेदगढ़ ने बहुत सरल स्पष्ट शब्दों में कहा है मानव को चाहिए कि वह अपने हृद्य क्यी मन्दिर में केवल एक बुत को जगह दे और उसमें इतना ध्यान मन्त्र हो जाय कि उसे संसार की सुधि हो न रहे। श्रन्त में ध्यान की श्रवस्था इतनी गहरी हो जाए कि वह बुत भी याद न श्रावे। वस यही श्राखरी मंजिल है। किसी ने कहा है—

दो नेनों का यही संदेश'
यह भी देख इछ वह भी देख।
देखत-देखत इतना देख'
मिट जाय दुविधा रह जाय एक ॥

× × ×

गीता का कथन है कि मुक्ते जो जिस रूप में पूजता है वह मुक्ते उसी रूप में पाता है। परन्तु साधारणतः जोग उसे किसी रूप में भी नहीं पूजते। वे केवल रूप को ही पूजते हैं। इसीलिए लाभ कुछ नहीं होता। यही त्रुटि रहती है।

#### Gita

Shri Ram Chandra President )

The simple unassuming character of mind changed with the march of time into a colourful disposition and began to shed its effect on every thing in us both outer and inner. Whatever therefore we took into our thought or action exhibited colourfulness in all its phases. Our excessive attachment to the environments and surroundings of the similar character created in us heaviness and grossness. Subtleness was lost. Every thing that came to our view was interpreted in the same light. This created not only veils over our understanding but the heart and brain also took over the same effect. Whatever we preached or gave out in writings had therefore the same trend of thought. It was the same tendency of mind which exhibited itself through all the numerous commentries written by men of learning. What rightly ought to have been is that one must have practically attained the state of mind required for the thorough understanding of things before he came out to explain it to others. The same was the case with our sacred Gita. There are numerous commentries and more are still being added. Almost every one attempted it from the level of learning and reason for the people to understand it from the same point of view. But though their pains in this respect

are to be appreciated to some extent. Still the actual purpose was not served at all and to be more frank the commentaries made the original text all the more difficult by putting the bare

truth under coverings of misconceptions for other words we increased our own limitations adding more and more complexities to it.

Similar is the case with the worship of God who is represented as physically similar to man with the only difference that He is a superior being, our sphere being the narrowar while His the bigger, in proportion to his bigness. But not taking up that topic at present I confine myself the subject proper.

It was in accordance with the need of the time that Lord-Krishna had taught the truth of Gita to Arjune. We must be highly indebted to him for all that he put forth for our benefit, which in course of time became the guiding light to us all. It was not merely an idle discourse but the actual revealation of the very things, needed for a true pursuer of the Divine path. They relate directly to the various conditions

which an Abhyasi passes through during the course of Abhyas. It relates to the practical realisation of those states which can be attained by proper Sadhana. There may however be elevated souls present in the world today who may be able to give you a glimpse of it or to create at last for an instant the same state in you.

Let us here consider how much time would Lord Krishna have possibly required for giving out the Gita. The armies were standing face to face on the battle field and the war trumpets were resounding louoannouncing the zero hour for action. How much time was there at the disposal of Lord Krishna to bring Arjuna round to the proper course. The recitation of Gita, as it stands today and as it is presmed to have been given out at the time requires at least a few hours for it. How could that be possible at that critical time? Evidently he could not have taken more than a few minutes for it. The fact is that Lord Krishna had actually transmitted to him within a few minutes all those mental states necessary for the purpose at the time. They were really those very conditions which a Abhyasi has to pass through during the course of his march. This process brought him instantly to a higher state of spiritual consciousness and purged out

feeling of attachment from his heart. This can be possible today as well. But, as it is too commonly witnessed, people hear and recite Gita for the whole life without taking in the least effect of it. None has ever so far become like Arjuna by hearing the Gita for years together. The reason is that those who recite it to others are not inwardly as they really ought to be; on account of which no effect is produced upon the hearers, The reciter must have a practical approach upto the conditions related therein and should possess a strong will and the spiritual force necessary for making his voice vibrant so as to carry the effect of the sound right to the hearts of the hearers through the process of transmission. Then alone can its recitation be useful to the hearers.

As for the teachings of the Gita we are ever being told by teachers and preachers of high ranks and standing reputation that one should never consider himself to be the actual doer of things. But at the same time it is quite evident that mere reading or hearing of it is of no avail unless we take up means to achieve it practically. But we are always into dark about those means which are necessary for the purpose. Never a sligh-hint to that effect is to be traced out in all their learned discourses. The result is that the hearers

are wrongly led to the conclusion that only the frequent repetition of the words. I am not the doer, is all and enough for them. It is in fact an inner state of mind in which the physical actions of the Abhyasi do not form impressions. When impressions are not caused, the Sanskaras are not formed and consequently chances for Bhoga do not arise. The formati of Sanskars is thus stopped. This is quite essential for those on the spiritual path. This was in fact the actual state which was transmitted into Arjuna and by the effect of which he atonce came up to that level of higher consciousness. The oral expression given at the time constituted of mere brief hints to illustrate the condition acquire by Arjuna through transmission.

The state of Atman described in the Gita is a further clarification of the same point. When one has practically attained that state he begins to feel the same all through. That is in fact the actual state of realisation. Great stress is laid in the Gita upon Nishkama karma (or desireless actions). One may go on saying like that for ever still it may never crop up within him unless he adopts means and practices which may be the very basis of it. This is in fact a kind of Layavastha (state of merging) without which the vision

of the Virat can never be possible, though proper capacity and advanced insight on the part of the Abhyasi is also essential for the purpose. On witnessing the scene of Virat, even Arjuna cried out that he could not bear to see that dreadful sight. The reason was that the Layavastha which had been transmitted to him related only to the conditions of the Virat Desh, while the scene witnessed by him was the display of the full force of the Brahmand Mandal which is for beyond normal capacity of a common man. This is the sphere wherefrom every thing comes down into the material plan. The entire plan of the battle of Manabharat was previously laid out there in an astral form. It was this vision that Lord Krishna brought to Arjuna's view after pulling him up to that level. Some people may not however feel induces to believe it as it is and they might have their own reasons for it. But I may assure them that though normally it stands waiting in practical proof yet it is quite possible and practicable even today provided that there be on of such a high calibre and the Sadhak too who might be will capable of being lifted upto that level.

The Gita also emphesises the importance of Duty which constitutes the very basis of the social order. It falls within the scope of Rajyoga

and it immensely helpful in bringing about the cessation of Sanskaras, though it may be rare indeed, The state commences when all senses are silenced. Mere saying or hearing is of no avail in this respect. It is only to be practised and for it a broader heart is required. It is not so easily attainable in a brief span of time persistant labour with proper means is essential for it. It is likely that people may not pay heed to what I say herein but scon the Reality which has, due to the effect of time, got covered with complexities shall be unmasked and the people shall begin to realise its true significance. May the time comesoon. Amem.

X X X

Thoughtless-ness refers to the silencing of the mind-waves which lead to the creation of thoughts. It is not suppression or suspension of thought. For stopping the rising of waves in the mind-lake, we do not exercise our will but we only clean the field for it. 'Chit Viritti Nirodha' Really refers to the stopping of the waves in the mind-lake.

#### Emotional Integration of India

( S. C. Srivastava, M. A. )

To talk of emotional integration in our country to day has been so fashionable among the intelligentia as cricket among the school boys and literature and nuclear energy among the arm chair politicians of a coffee house. Committees and conferences are organised. Editotials and letters appear. But the matter seems to be more confused than before.

Our country men can be divided into three groups according to their reactions to this problem. First are those who think about it with their heads covered with coloured caps of their organisations. Second are those who listen to all this hue and cry with the same detachment with which they learn the crises in Algeria or North pole. While the men with coloured caps flume themselves as unacknowledged guardians and Lord protector of the world, the other, to keep the balance do not hesitate to offer themselves upto their guidance. But beteen the two there is a stratum of some sensible persons who view the issue with concern without any bias. And it is this approach which I want to present in this article.

Those who would have read the much screened and filtered reports of these conferences in the new-spapers would have been pained to see the attitude of the members and the spirit in which they express their views. They lose sight of the main issue before them and start flinging mud at one another. They forget that they assemble to forge the unity of this great nation.

They forget that in doing so they are varving the future of the world. They forget the great role that our contry is playing and will play in this warring world. And ultimately they forget that they are not fulfilling the great responsibility that their countrymen have placed upon their shoulders which they have willingly undertaken. They appear to be so much trammelled by their party interests that they cannot dare come on, and see things in the proper light. They appear to be too weak to accomplish this mighty task.

Let us ask ourselves frankly and boldly—Does our country really lack emotional integration? Are we prepared to say that people South of Vindhyachal are not Indians or vice verse? Can we afford to say that the people of South have nothing in North with which they can be emotionally attached to?

Certainly there cannot be any other answer except a denial. It proves that there are ties other than the political and the economic which hold people of this great notion together. Then why these widely popularised Integration Committees and conferences end in fiasco? The answer is simple. These leaders, the mighty workers for national unity find it and use it as the fittest possible platform where they can give vent to their most venomous invective against their opponents. Peculiarly enough the conferences prove to be emotionally disintegrating.

Besides their narrow party views they fail to understand the true nature of the problem. They want to remove all possible differences and to introduce one way of thinking for all problems. The members of party in power want to champion their way of approach as the only panacea for the whole trouble which naturally awakens the spirit of other parties to support their own view points.

If we look to the common man of our country we will find him a more sincere lover of country than the bragging politicians. Long before Gandhi and movement for national independence there had been unity lying dumb and inactive in the heart of our country. There was lack of common language which hindered a joint effort of leading men to come and confer together. With the advent of Vivekanand, Tilak, Gandhi and Tagore in the life of our country, the latant unity was aroused and the whole country stood up as a powerful man whose power compelled the white rulers to retrace their steps seven seas back.

The Britishers left the dragon seeds of supremacy of politics in our life. As the tricolour went up on a house divided, the leaders of our portion started to scramble for power over its sub divisions. Forgetting the sense of great sacrifice which had brought them this unique honour, they fought for the booty and those who failed, tried to create discontent to have there separate share.

Behind the veil of a healthy democracy, the role of politicians in our country has been to perpetuate feelings of separatism and self interest. They tried to forget the major national problems and through their efforts they succeeded to create enough spleen and discontent to root out the age long sense of unity of this country.

These political leaders commit the greatest mistake when they fail to understand the nature of our country. They think that political and economic aspect of lite the chief concern of our people. But this is their stumbling block. Vivekanand, Tilak and Gandhi won their way to the heart of people not through their social, political or economic programme, but through their saintliness. A villager followed, Mahatma Ji more than, Mohan Das Karam Chand Gandhi. His picture as clad in one cloth with a stick in his hand and bare chappals in his feet suited ideally to the traditional image of saints in the Indian heart. An Indian, like any simple and sincere person of the world, is a hero-wor. shipper at heart. Give him a leader of his beliefs and ideals and he will be ready to follow him heart and soul. Gandhiji touched that core of Indian heart and won a place there whereno controversy can ever prevail and that is the reverence for the saints like Tukaram, Kabir, Nanak, Chaitanya and Tulsidas. Gandhiji became an emotional institution like the four places of pilgrimage of our country.

To our young readers this might sound a little lyrical and hyperbolical in post-Gandhian are because as Shelley, the pœt used to criticise the Chirstians the neo-Gandhi-ites have actualy killed and buried Gandhi But those who had the chance to live in those days when Sevagram had become the mind and heart of India, might well remember what a magic he was. There was hypnotism in his name. Later on his followers could not keep up that tradition. They could not play the tune which Gandhiji had played listening to which our united country raised up its angry hood to bite the ruling country to death. (to continue)

#### Surrender

Shri Ishwar Sahai )

The most vital factor of the Sahajmarga sadhana is surrender. It is in fact the sum total of Upasana. Any thing that an Abhyasi does by may of Sadhana has the same underlying purpose at its back. The common purpose of almost every Sadhana is defined as Realisation, which may be taken to mean merging in God. It implies an idea of negation. In other words the negation of our individual self is the Realisation in the true sense.

But what does the term negation imply? For an Explanation of this we must trace out the whole course of man's evolution. The primal state of man's existence was in the form of an individual identity a state of super-finest subtleness, pure and Simple. From that subtlest state man proceeded down towards grosser form of existance, taking on layers after layers of opacity, settled round it in the form of coverings. The grossness went on growing denser and denser till finally man assumed the present form of opaque solidity. With the awakening of the Divine consciousness in the heart the course is

reversed and the downward march changes into ascent towards the origin. We came down gathering, swelling and expanding physically now we go up reducing, shrinking and contrating materially. The former course has resulted in the building up of a formidable Ego, wholly merged in physical consciousness. The latter process now serves to relieve us from egoistic consciousness and leads us on through Divine consciousness to the point of origin. That is in a word the whole story of the man's existance.

How do we now proceed through it? Our march towards the Ultimate commences with an honest recognition of the greatness of the Divine Master, we link ourself with Him through love and devotion—a devotion in the real sense and not in the form of assumed flattery. This promotes faith which strengthens the link all the more. Submission and resignation follow in the natural course which may be treated as preliminary step for Surrender.

There may be several steps which we have to pass through one after the other during our march towards Surrender. We start with submission abiding by the will of the Great Master in all our daily affairs. In a way we begin to resign every thing to Him. But resig-

nation does not apply only to uncontrolable results, which are forced upon us by circumstances. That may only be by way of consolation in cases of dispare, where we are compelled to take up that view. In the real sense resignation covers the entire course of man's efforts. from the beginning to the end. Resignation proceeds with dedication. We dedicate all our thoughts and actions to him and proceed on with our affairs in a spirit of Divine Duty. The easiest elementary method for the beginners. prescribed by our Master is as follows:—

•

"A man begins his work dedicating every thing to his Master. He starts with the idea that he does every thing for the Master or the Master within him, is himself doing that hie gives life to his supposition and the object becomes animate. He starts with his day's work, attends to morning ablution and takes his breakfast thinking that his Master is doing all that, He goes to the office or attainds his day's routine of work thinking that his Master in him is doing that. In the evening he returns from the office. On the way he finds an attractive dance going on. His eyes are caught by the charm and he can not check himself from it. What he is to do then? He should think that it is not he, but

the Master in him who is witnessing the dance. The Master's power will atonce begin to flow in him and he will be relieved of the temptation. He comes home after finishing his day's work. He finds his children rejoicing at having him again in their midst after so many hours. He also enjoys their merriments and that is but natural. Thus for the time he finds himself away from the sacred thought of the Master. But that is not the case if the thought that the master in him is himself enjoying their merriments is there. Now friends come to chat with you also drop into conversation with them, just think that the Master within is talking with them. Similarly you can adjust yourself in all your daily routine of work. While walking you can think that the Master himself is walking and at the same time remain in the thought of the Master as well. That means you are going on with double force. While meditating think that the Master himself is meditating on his own form. This is of putmost importance and the very key of success,"

The process if followed earnestly will have one immensely in stopping further formation of Samaskaras. This we try to cultivate by our efforts. But so long as our effort is there it is

only formal and physical, though inorder to start with, we have to take it up in that way, with will and faith of course. By contined practice it turns into habit and in course of time it becomes automatic spontaneous and natural. The conscious feeling of submission, dedication or resignation fall in the back ground, and only the Divine consciousness remains active all through. The individual will identifies itself with the Divine will and the Divine becomes prominent in all our being. In this way we proceed on with surrender giving up all our belongings bit by bit. In my Master's words we have but to vacumise ourself so that the Divine current may go on flowing into us we do it by the above means. By and by the gigantic Ego begins to melt away yielding place to the Divine. The transformation thus goes on and in course of time the entire system becomes divinised.

Surrender involves the idea of giving up all that we possess as our belongings, to the Divine Master, having no concern with them at all. But if one knows that he has surrendered, he has realy not, in the true sense. Moreover direct efforts for practising surrender, do not bring forth genuine results. We have therefore to adopt such ways and means as may and result

in promoting the feeling in us. Meditation supplemented by constant rememberance is the only best and the surest means for it. Meditation in itself is realy a process for dissolving things of our own creation. But it is so only when it is directly associated with the divine thought and the divine purpose. In meditation we try to gather ourselves on one point—the Divine, ignoring all the rest. In course of time when we become closely attached to it, they begin to fade away from our mind and we are thus relieved of what we possessed. It may be of great value to add here my Master's view over the point:—

4

with it the growth of ego-consciousness also. The abeside of the idea means extension of Surrender. Now the question is what measures should be adopted for the purpose. If we are able to cultivate surrender by means of our Abhyas and the Master's grace, so much the better. The Master's power helps the Abhyasi till the flow of Divine Grace is not directed towards him. When that is done his responsibility is considerably reduced, though not totally ended. People crave so much for the Divine Grace and it is but right too, for it is

needed every moment. But they do not realise that at initial steps it comes to them through the medium of the Master alone. But how to invite it is not commonly revealed. It can in fact be revealed only by one who has it 2 rather one who is dissolved in it. How easily it can be had thus. But for that it is essential that the Master too must be of great calibre. The problem of having the Divine Grace is thus solved. But how does it benefit us is the next question. The Divine Grace transforms the very nature of the entire being of the Abhyasi who thereby goes on getting more and more absorbed or merged in it. As a result there atlast remains nothing in him but the Divine Grace alone in all his being. That is what divinisation actually means.

In Sahaj Marga we start with it from the very first day. We have not so for taken into account the idea of surrender at all and we have finally reached up to the stage where the very existence is dissolved or negativated. Now decide for yourself whether it is surrender in the real sense or not. Absorbancy in Brahman is the end of all activity and surrender is the step."

#### A Thought

(Shri Raghavendra Rao B.Sc., B.E., M.I.S.E)

The ideology of our mission has to be spread by us through our living. Our life should be a dynamic model of the ten commandments of Sahaja Marga. We can not hope to spread the message of the Great Master if we ourselves are not soaked in it? We believe that the Master will give us the required power whenever necessity arises for it. No doubt it is a good belief but let us not make it a native one. How can we hope to become transmitters when we have not become good receivers? When we become perfect receivers we automatically begin to transmit.

There is wonderful beauty in Sahaj Marga. It is ever fresh. There is not the slightest chance of stagnation or mechanicalness for those who proceed on this path. The reaction of alien thoughts has made us gross and solid. The evils of narrow mindedness bigotry and fanaticism were slowly coming in us also. Thanks to the Great Master such evils can no more trouble us. They have been apprehended and nipped in the bud before they could cause any great damage. No doubt we have got a great

Master. But this is no excuse to develop 'Aviveka' and 'Moha', and to go on thinking about the worldly pleasure. If we want to indulge in all sorts of worldly pleasure can we hope to get any benefit out of the transmitted power of the Master? It is only when there is perfect co-operation, quick results can follow. I have come across an impertinent fellow who even challenged the Master to give him higher approaches immediately without bothering about the consiquences. Of course the Master excused him for such impudence. After some weaks, when the Master actually gave him sufficient power, that fellow started to misuse it without realising that. He who can give can take it back also, But the Master being infinitely compassionate, instead throwing him into hell for such behaviour, gave him a mild punishment of removing him away from our Mission.

As one of the preceptors of the Mission I am duty-bound to place before you these thoughts. I want to stress the point that once we have chosen the Master and found Him to be the only one suited for our upliftment we must cooperate with Him in the fullest sense of the world. We must have all our old habits of forming mental projections. Even after year of practice

heritage. Now it will be further enriched and glorified. And we should be proud that we shall be the architects. The seeds have been sown by the Master. We have to take care of its proper growth. This is a great responsibility which Nature is demanding of us to shoulder. Those who rise to the occasion will survive, others will wither away.

Whenever I see my associates being carried away towards the worldly attractions my heart melts with compassion for them. And many a time I find them disillusioned because they find that the things they had thought to be attractive proved to be repulsive on closer examination. But instead of developing a state of renunciation and non-attachment and instead of developing discrimination and right understanding with such bitter experiences it is a pity to see that they turn to think of new sources of attractions of the world. On the top of it they quote the scripiture; "One should wish to live for a hundred years.." What miserable life. No doubt Sahaj Marga does not take up Viveka and Vairagya as separate practices but considers them as the result of the practice of meditation. No doubt the lower tendencies of the Abhyasi are weakened by the transmitted power of the

and sufficient advancement some abhyasis complain about their progress. And it is a very strange thing that such complaints are heard only in our Mission. In other Sansthas the "Chelas" are very docile and tame. Even the thought of spirituality does not cross their minds. They are most obedient to their gurus who are very often threatening task-masters. A gentleman who has been a member of a so-called spiritual organisation for than seven years had come to me for "Abhyas" After a few days of practice of Sahaj-Marga he expressed that he got a lot of benefit from this method. But although he has realised the efficacy of our method he finds himself unable to get rid of his old bondage. Such is the spell of others. But here, alas, our brothers are attracted towards each silly fellow who claims to be a guru, Another strange fact observed is that the moment a fellow is given the garb of a particular colour he feels himself completely converted and starts to act as a guru. But here even after reaching very advanced stages, the abhyasis consider themselves unable to carry out the orders of the Master. This sorry state of affairs must come to an end. How long should we remain in the infant classes? Just as it is ridiculouc for our abhvasis to refuse to advance. You may thing that

you are showing your humility by saying that you have not progressed. Suppose you are a graduate then do you say that you are only a high school passed boy and not a graduate? Hence we must shed away all such weakening thoughts regarding our progress etc., and having unflinching faith in the words of the Master. Let us resolve to prove Him right. This is the real test of our love and faith.

 $\times$  ×

In fact ego is not something bad as they most often misrepresent it. In its broader sense it is the only thing that offers the clue of God. The very first thought in the being of man was that of Ego. Mind and Ego are the only things worth having, in a man.

 $\times$  × ×

One often finds himself incapable of realising the Infinite. This is due to the fact that generally one goes on with his efforts. That is the only veil. In other words one tries to realise Him with his egoistic mind.

#### Talks on Efficacy of Rajayoga

( Dr. K. C. Varadachari M. A. Ph. D. )

(गतांक से आगे)

The difficulty is due to the very nature of the transference of outer experience to the inside. It becomes gross kind of meditation for the outer is the gross expression of the inner. Thus there has been a great deal of difficulty in convincing the meditator about the change of external experience in meditation. One should let oneself go in the inner and experience the flow of the Master's superconsciousness within oneself. Surely it may reveal many experiences. At each state of ascent there will be experienced different kind of lights. The ascent itself is featured by various experiences at the several cakras or knots. Master Ramachandraji points out that the entire cakras or knots begin to glow as the Superfine consciousness begins to pass through them.

The most important thing above all is the awakening of the Heart Region. Once the heart region begins to glow then there is the starting of the Journey (Yatra).

It can be seen that one must have chosen the Superconscious Personality for the Meditation who is the Ultimate. The meditation on him means connecting oneself with devotion and love. The meditation is to be a kind of surrender to that leading superfine superconsciousness which promotes renunciation and other sadhana-sampattis comprised in the triple words, plainness, simplicity and calmness and resignation.

Whatever has been gross is slowly dissolved, and one naturally proceeds to the Ultimate state of the Supreme Personality. The worship of Supreme Personality does not mean worship of the gross forms but forms open to the inner mind which are subtle and superfine. Idolatry is the worship of the gross form whereas worship is of the subtlest nature. All gross forms will melt away into the subtlest nature and this is what is experienced as the identity of all manifest forms in the Ultimate. The Sahajmarga insists upon the subtlest meditation so as to purify the inner as well as outer perceptions and arrive at true nature of thing as they are in the Ultimate.

Thus we are enabled to explore the Heart region which is counselled as the initial place of meditation for embodied beings.

We have spoken about the need to concentrate on the Highest Personality or the Ultimate

in order to arrive at that condition which is our real Goal. It is clear that we have to distinguish between concentration and meditation. The original distinction in the Yoga sutras is between dharana and dhyana. They are two stages of the increasing absorption in the Ultimate. Meditation is the natural manner of keeping one's attention on the Supreme personality. During this period every abhyasi experiences the influx of lot of everyday thoughts and feelings. These have the nature of interfering with our constant attention, and effort seems to be demanded to check the influx of these thoughts etc., ( called citta-Vrtti ) both from our past and from outside. The need to throw out all these is also felt seriously. Dejection seems to overtake most abhyasis. However Master Sri Ramachandraji has stated that these can be checked by the process of cleansing the points A and B which are very valuable means. Secondly he has also stated that if there is real surrender to the Master and one has placed oneself entirely at his hands, depending upon him as the only means, then these intrusions and influxes which are even referrable to our past lives in the form of sanskaras can be thrown out even at the very moment of their arising. The Buddhist Jhana indeed teaches the necessity of

checking the influx of these vrittis or mental modification even as they arise, and this requires the heightened consciousness of arising of these subtle elements. It is hardly successful. This technique of destruction or annhilation of citta-vrittis is also practised by the Zen buddhists of Janan and also certain modern schools. However all these require errortful meditation or vigilance. In the SahajaMarga this is achieved natura. lly effortlessly by the influx of the transmissional force of the Supreme which neutralises the entire incoming and arising vrittis. Therefore even though they seem to be coming into oneself they no longer disturb the meditation. One feels a calm that is the essence of detachment from them. Once this detachment from these vrittis occurs there is then a slow abolition of their occurance. A and B points which are the special discovery of the Master Sri Ramchandra Ji get cleansed fully and become free from any possibility of being made seats of lower thoughts. Thus the principle of Yoga-vitarkabhavane pratipaksa bhavanam-substitution of the higher in the place of the lower or the perverse is masterfully adopted to this new technique of purification. After this meditation becomes naturally purified from all citta-vrittis owing to the purification of the centres A and B, concentration becomes naturally established.

Master has already given the method of this purification by those who have surrendered to the Master is described as the Ocean of Bliss. bliss of course means the Ultimate though we go beyond Bliss itself to the state that makes Bliss possible. We are also asked to think that we are seated in this Ocean which is the Master. The waves of the Ocean which have the property of removing all dirt and disease ( which are the causes of our misery ) are experienced as flowing through us, having this unique quality even like the X-rays which can pass through us. Thus the dirt and disease are removed. These can be of the physical and vital and mental kinds; usually adhibhautika, adhyatmika and adhidaivika causes of cur misery, are said to be those which come from the external world, those which arise from our physical vital and mental make up and those which are due to the higher powers which are cosmic. Whatever they are they all get removed by this incoming descent or interpenetrating flow of the waves of the Ocean of Bliss which is the Supreme Master. This suddhi or purification leads to the clear and calm dayana or meditation concentration.

A deep consideration of the manner of meditation is necessary. What exactly does meditation do? Is it merely a linking up of oneself with the object or is it also the experience of the feeling that one is slowly being lifted up to that object. There is no doubt that one does experience the coming into oneself of the object in the form of waves of Bliss (anandalahiri), which is followed by the ascent of of oneself to the centre of the Ocean of Bliss. This is very much like the description of certain fishes which go up stream counter to the flow of the stream. Now it is necessary to enter into this a little more carefully.

We can see that when anything flows down it is seen to twist itself in a wavy manner. Liquids twist as they flow down. Waves of light and energy move in a wavy manner.

Describing this we can say that things when they move or flow have the nature of twisting or inverting the top becomes the bottom, the right becomes the left and upper becomes the lower and the lower becomes the upper. This anatropism or the principle of intertendo spoken of by Sri Ramachandraji.

Topsy—turveydom is a natural result of this flowing downwards of everything. Upto a particular point this is telerable but as these inversions continue to pile up distortion and grossening of the same occurs. Indeed at one stage the limit or flow having been reached there is solidification and thus the physical is solidification wherein the flow has become stopped except in a very little sense. The so called changelessness of matter is in a sense an inversion of the Changeless State at the beginning, its counterpoint so to speak. (Continued)

If God is "Light", how will one account for darkness. Where there is darkness, there is of course no light. Does that mean there is no God? We have, infact, to get rid of both. But it is easy to get rid of darkness while it is very difficult to get rid of light.

#### × × ×

It is very difficult to explain God because there is nothing to compare Him with. We are therefore compelled to take-up the method of contrast.

## 🛞 महज मार्ग के नियम 🏶

- श्रम्येक भाई प्रातः स्ट्यंद्य से पूर्व उटे, संध्योपायना नियमित समय पर जहां तक हो सके समाप्त करले। युजा के लिये एक पृथक स्थान छीर छामन नियत कर ले। यथाशक्ति एक ही छासम से बैटने की छादत डालें, छीर शारीरिक य मानसिक पविषता का छायिक ध्यान रक्षतें।
- २ पूजा प्रार्थना से आरम्भ की जावे। प्रार्थना आस्मिक उसति के लिये होता चाहिए, और इस तरह पर की जावे कि हृदय प्रोम से भर आये।
- र प्रत्येक भाई को चाहिए कि छपना ध्येय छवश्य शिश्चित करले, छीर वह यह कि ईश्वर तक पहुँच कर उसमें छपनी लय छवस्था प्राप्त करके पृश् स्थिति प्राप्त करले, छीर जब तक यह बात प्राप्त न हो जाये चैन न छावे।
- ४ अपना जीवन साधारण बना लेवें, और वह ऐसा साधारण हो कि नेचर (आदि प्रकृति) से मिल गुल जावे ।
- ५ सच बोलें, ख्रीर प्रत्येक काट को ईश्वर की तरक से छपनी भलाई के लिये समसें ख्रीर उसका अन्यवाद दें।
- ६ सारे जगतको अपना भाई सममें, और सबके साथ ऐसा ही व्यवहार करें
- र्याद किसीसे कोई कष्ट पहुँचे, तो उसका बदला लेते के इच्छुक न हों, बरत् ईश्वर की तरफ से समकें ग्रीर उसको धन्यवाद दें।
- भोजन करने के समय जो कुछ मिल जाये प्रसन्नता से पायें, खीर इंश्वर
   भी याद में भोजन करें, छुढ़ खीर पवित्र कमाई का व्यान रहे।
- ह अपना रहन-सहन और व्यवहार इतना सुन्दर बना लें कि जिसको देल्ने मात्र से ही लोगों को पवित्र क्रान्मा होने का भास हो, और लोग उससे प्रेम करने लगे।
- १० यदि कोई ख्राराध मुल से होजाये तो मोते समय इँएवर को ख्रयने सन्स्ट समक्त कर उससे दीनता की ख़बस्या में चुमा मांगे, ख्रीर पश्चाताप करे, ख्रीर प्रार्थना व प्रयत्न भी करें कि भविष्य में कोई ख़बराध न होने पाये।