1963 No-4

क्ष ब्रोश्म तत्सत् क्ष

# सहज माग SAHAJ MARGA

वर्ष प

श्रंक ४



Year 7

Number 4

श्री रामचन्द्र भिषान, शाहनहांपुर

( उ० प्र० ) (भारतवर्ष)

Shri Ram Chandra Mission

Shahjahanpur, U. P. (India)

सम्पादक मण्डल

काशीराम ऋप्रवाल, शाहजहाँपुर

सूर्यप्रसाद शीवास्तव, लखीरापुर-खीरी ( ७० प्र० )

वाषिक मृल्य ३)

1963. N

एक अंक १)

प्रकाशकः शीरामचन्द्र भिशन पव्लिकेशन डिपार्टमेन्ट शाहजहाँपुर डसर प्रदेश (इन्डिना)

## विषय सूचीः—

| विषय                                           | ले <b>क</b>                    | वृह्य       |
|------------------------------------------------|--------------------------------|-------------|
| १–प्रार्थना                                    |                                |             |
| २-परम तत्व समर्थ गुरु म                        | हात्मा रामचन्द्र जी, फतेहगढ़   | 8           |
| ३-वैराग्य का स्वरूप                            | श्री रामचन्द्र जी              | 8           |
| ४-सहज मार्ग की साधना                           | काशोराम अववाल                  | <b>v</b>    |
| ४-जीवन श्रौर साधना                             | प्रोफेसर ह <b>िरदत्त</b> ासेंह | १३          |
| ६-वास्त्विकता                                  | श्री ईश्वर सहाय जी             | <b>{5</b> . |
| 1. Parallelisim in Nature-Sri Ram Chandra Ji I |                                |             |
| 2. Abhyas or Divine G                          | race-Sri Ishwar Sahar          | 6           |
| 3. Talks on E. R.—Dr.                          | K. C. Varadachari              | 10          |
| 4 My Master of this world and Beyond-          |                                |             |
|                                                | Sri R. C. Saxena               | 16          |
| 5. My experience of Sa                         | haj Marg—                      | €.          |
|                                                | Sri Raghavendra Rao—           | - 23        |
| 6. Emotional Integration a post Scipt—         |                                |             |
|                                                | S. C. Srivastava—M A           | 29          |

### Shri Ram Chandra Mission

With this issue, the magzine completes its seventh year of publication. The first issue of the next series is expected to be out by March 64. The subscribers are hereby requested to send the next year's subscription as early as possible, along with arrears if any.

Two more publications of the Mission, "Talks on Efficacy of Rajyoga" by Dr. K. C. Varadachari and the English translation of the Master's Hindi book "Anant Ki or" are in the press and may be out in due course.

Thr second edition of "Reality at Dawn" by Shri Ram Chandra Ji, is now published and can be available at all centres and Branches of the Mission. The price is Rs. 2—50 per copy

Publication Department.

( सर्वाधिकार सुरचित )

# प्रिष्टिय सीधी

## I FFIFKIIF PUR FRIE FSJFIE

- ा उठा वायो ॥ पुरुवाने के प्राप्त का वान-लाम का ।

- 7 189Y ( ोमक्कि २,००० मिलम अन्नार हुताकाष्ट्र । कि

to living me apto that stage.

Thou are the only ted and Power putting bar to our advacement.

We are yet but slaves of wishes

4 4948BIL ()

Then art the real goal of human life

ा है। इसम्सङ स्थीप रिप्त एस्ट्रिस रिप्त एस्ट्री ा ई डग्ड प्रोह मिश्यि शिमरूप मिश्चि है है

ा है कथान में मोहर मिमड एाइन्ड मिमड ा है एक का महत्य-मानुत के वर्ष है।

\* 1F|e|F \*

- \* No. ( 1963 ) No. 4



#### 18187 5 1818

大阳事作到中在即日节即两日 新州市河流 1 名為下四次四 TE FE FIRE A TET SET POPE HILL SENTE FIRE The S may frequent 1 g and a prolest and with

chin Ring & Sight Ex

Hall luffer gog it the trent mant great | Interpre the pression, then here, then the end ॥शा मारुमी कृष्टे होते क्रम में मकृष्ट माह मिरक्स विभी । शिक्कारी इस्थ हिस्सी तियह हि हम मिन्द्रक स्टब्स Hell laitel wer leie leiteld bek illeite fielig THERE हमा हम्मी क्षिण है किमी दिश ह 11911 किहें ने जाय है कि कि कि है कि कि है कि । किए रहि इन्हें हिन्सी है कि इसे में इन्हें मृत् ा हि होए ई एस कर किए

एरेंगी कि क्र क्षिटि-लिए कि क्षा प्राप (सार्थ सह सहस्मा राह्य सह अर महाराज को देशको

11xE2B ELL 11

दुम्ब भीन की आंशिकता के दोष का परिशास है और पह हुन का इन्दुक रहता है इसलिये उसकी दुख है। जब में कमाल और श्रांता है उसकी न जीवन की इच्छा है और न वह सुख का इच्छुक है। अतः उसमें दुख न रहेगा।

श्रात अपूर्णना की दशा है। जहाँ झान होगा, वहाँ झान, झात भीर होय की त्रिवर्गात्मक स्थिति अवश्य रहेगी जिसका परिणास सीमत्व होगा। और जब बहा में सीमत्व नहीं है तो यह जियगात्तः कना कैसे कायम करोग? बहा पृंकि पूर्ण हे अतः उसमें कल्यना भार अम कै ग। कल्यना और अम तो जीव में ही रहते हैं तो अपूर्ण है। बहा को अपनी पूर्णता और कमाल तक का विचार नहीं है। बहा में जो गुण हैं वह उसमें केवल जीव भी हिष्ट से हैं। बहा मपने आप को सिवदानन्द नहीं कहता, न करना भरना भानता है, य अह अपने आप को पूर्ण कहता है। जीव ही उसको ऐसा समम कर हसे चरम लक्ष्य मानता है। यदि बहा कहे कि मैं पूर्ण हूं तो इसका यह अर्थ होगा कि वह अंश की समम रखता है। और जब अंश की समम आ गई तो वह फिर पूर्ण न रहा। अंश और पूर्ण दो वर्ग आ गए फिर उसको एक कीन कहेगा।

जीव में इच्छा आँशिकता के भ्रम के प्रमाव के अन्तर्गत है, भन्यथा एकत्व दर्शी दृष्टि को समुद्र में वूदें खोई हुई दृष्टिगोचर होने लगती है। उसकी दृष्टि में तो समुद्र एक वेहद व वेहिसाव वाजा दृंद है जिसमें दुकड़े नहीं हैं। एक वात तो यह हुई। दूसरी वात यह है कि सिंद किसी कारण किसी वूंद को अपर्ग अलग होने का जान

ुछा है तो उसे यह भी तो समभना चाहिये कि इर बूंद की ्ष्ठभूमि में सतुद्र है। ऋौर वह स्वयं सहुद्र से मिला हुआ एक है। अप्रेर जद एकता आ गई तो फिर दूंद और सभुद्र का अम कहाँ बहा ? जीव ऐसा भी नहीं समभता। यदि ऐसा समभ से तब भी अजगाव दोपपूर्षता और आंशिकता का विचार न सताये । ऐसा िश्वास चरम लक्ष्य की प्राप्ति का प्रारंभिक चरण है । इसकी 'इल्सुल्यकीन' ऋथीत 'याचिक ज्ञान' कहते हैं, जो 'सत्पना' है ऋथीत शारीरिकता जिसके साथ है। बीच के ज्ञान का नाम 'हक् ल्यकीन' अर्थात् 'यथार्थ झान' है, जो इसी के विन्तन और विचार का परिसाम है और 'चित्पता' है। और अन्तिम ज्ञान को 'ऐनुल्यकीन' अर्थात् 'तद्रूष ज्ञान' कहते हैं. जो 'आनन्द्रपना' अर्थात् मस्ती । और न्द की यह स्थिति है जो दुख को कर्टी जानती। ऋरे जिसे सुख और स्थानन्द का पहलास भी नहीं है, वह पूर्ण है, यही ब्रह्मपना है।

( क्रमशः )

जिस प्रकार बचों के लिये होता खिलाने उन के मनोरंजन के साधन होते हैं इसी प्रकार विद्वानों के लिये पुस्तकें पहलवानों के लिये हुंड गदर, पुजारियों के लिये पूजापाठ, हानियों के लिये ज्ञान भानिकें लिये सिक्त, सिद्धों के लिये सिद्धि, और वैरागियों के लिये एकाना शास प्यान उपासना इत्यादि मनोरंजन ही के साधन हैं।

( पृष्य बाबू जी )

### \* हुरान था स्वस्त \*

[श्री रासवलु की, अध्यक्ष श्री रामवलु मिशन]

बात तो यह है कि सबी जिज्ञास नहीं मिलते. वर्ना मजा आ गया दोता । लोग रगड़ रगड़ा कर ऐसी हास्तर भी पैदा करना नहीं काहते कि कुछ न कुछ यन कर ही रहें। जब आदमी से किसी हालन का, जब जह पैदा होती है, एहसाम होता है, तक उस को दूसरों का., , , काम बनाने के लिये इशे.साल कर सकता है। इस कदर हावतें मेर ण्डसास में हैं, और इतन (Points) मेरे खयाल में हैं, और अल रिसर्च भी होती जाती है—जा में से एकाध (Pondo) भी लेने की शक्ति वाले लोग कम मिलते हैं। ब्यौर मेरी तबीयत बह जाइकी रहती है कि हर आइमी हर (Point) का मजा चखे। दूसरे मानों में में इतना चेकरार रहता हूं श्राला से शाका बहा विधा देने के लिय कि इस का श्राम्थोड़ा का भी हिस्सा अभ्यासी अपने जिन्मे ले ले शो जाने क्या से क्या हो जावे । लाला जी ने भी मुभा से कहा है कि ंद्रस हद तक सीखने दाला मुश्किल से मिलगा।' मगर खैर, जितना थीं, जैसा मिल आये। लोग कहते हैं कि एहसास नहीं होता। इन अ कोई यह तो पूछे कि तुम ने कभी एहसास करने की कोशिश भी की ื को हालत पैदा हुई उस में कभी जुल भी ! अगर वह यह कहें कि इतना माहा नहीं कि एहसास कर सकें, तो यह जिल्कुल गलत है। माद्दा हर एक में है, ऋर अब विद्या में इवल खुलने लगती है। मगर जब उस ताकृत को कोई दूसरी तरफ जना दे, तो फिर क्या किया जाये।

हेनने में तो ऐसा आना है कि लोचने और श्रहुभव करने की जो सामश्ये पैदा होती हैं, इल लोग दुनियां की नरफ लगा देते हैं। नर्ताजा यह होना है कि जिस चीच ते दैरास्य पैदा होना चाहिये, क्स में और राग पैदा हो जाता है। यह नुक्स श्रभी लिखाते लिखाते सेरी समक में श्राया, और यह ठीक हैं। याकई महात्माओं की यह राथ ठीक थी कि जब जिज्ञास श्रपने में बैरास्य पैदा कर लेता था, तब अस्त जीहर दन को दिया जाता था। जोन कुछ दिल से झोड़ना नहीं चाइते और सिर्फ कहने सुनने में श्राकर मेरे यहां सीखना शुरू कर रेते हैं। मैं भी यह समक लेता है कि भाई, फायदा जुछ न कुछ कुछर हो जायेगा। श्रंग श्रपने सिर्ण दन पर मेहनत करना फार समक लेता हूं और हैं। लिये हुक्म भी ऐसा ही है।

बेरान्य अभ्यासियों में खुद व खुद पैदा हो गया होता, जोन वही आसानी से अमर यह आपनी सबजोद की डोर ईरवर की तरफ कृते तोर से लगा देते । में यह अस्य-करना हं, कि मन का ठख दृश्कर की तरफ कर हेना हूं ताकि उस नगफ लगा रहे, और यह जग शी जाना हैं। लोग क्या करते हैं कि उस को दुनियाँदारी की लरफ वसीटते हैं। और यह हो नहीं सकना, इतना मुक्त को एक महाराज की कृपा से विश्वास है, कि जिस मन को ऊपर की तरफ लगा दिवा किर यह नीचे की तरफ नहीं उत्तर सकता। नतीजा मुमकिन हैं यह होता हो कि उन लोगों को जो दुनियाँ के मामले में क्यादा दोड़ बगाते हैं, परेशानी का एहसाम ज्यादा होता हो। इसिंहचे कि सन ऊपर रहना चाहता है और उस को वह नीचे वसीटते हैं। अगर ईश्वर की तरफ इन्सान पूरी तौर से लग जाता है, नो फिर वेंग्य ही बैराय्य है; और कहीं किसी खड़ी सूरत पर कोई लग गया तो दुनियाँ से ही नहीं बिल्क अपने से भी वेंग्य हो जाता है। शरीर की चेतना तो जाती ही रहती है यह इस का एक अपना किरिश्मा है। धात्मा की चेंगना जाने का भी नम्बर आ जाता है। फिर क्या है मुशे को नदलाने बाला जिथर चाहे उसे फेर दे। हालों आगे देनी धातो हैं कि उस को शब्द जाहिर नहीं कर सकते।

सीता ने एक तोना पाजा, ऋरेर यह उससे बद्दा मोहब्दत करती भीं, और राजा जनक मीता से गुहब्बन करते थे। तनीजा क्या हुआ कि राजा जनक तोते के सोहब्बत करने लगे। नोता दुखी होता था नो सीता को दुख होता था और जब सीता को दुख होता था नो राजा जनक को भी दुख होता था। ऋव देखों तो सही कि इतना बड़ा ऋषि तृसरे मातों में तोते से लगाव गखता था। इससे आगर क्तों तो हम यही कहेंने कि वह इन्सान ही नहीं जो दूसरे के दुख दर्द को देख कर दुखी न हो। सहात्माओं को तो भाई जाने दो। उन में तो ऐसे अञ्चल दर्जे के पैरासी सिजते हैं कि कहते हैं ि मां बाप पुत्र करिलार सक शत्रु के समान हैं। तो आई मुक्ते तो कोई ऐसी महात्मा गीरी हे हो सी बार लाहोला पढ़ने के लिये नैयार हूं। अब उप सहान्याच्यों की नाजीस पर योग करो कि कितने बड़े राग की नालीम केटे हैं जिल का नतीजा निवा तबाही के छोर Moral Stamina जराब कर देने के चौर कुछ नहीं होता इस रात्रु सजकने की जादन दास रहे हैं। इस जब यह आदत डाल रहे हैं तो मुस्किन है हमारे

खरासात खुद ऐसे क्रोजार बन आवें कि हसार खुद से खपने आप को रंग सें।

—एक अभ्यामी को लिंग्बे गये पत्र से उद्ध न

### \* सहिता सामी की सम्बद्धाः । (काशीरास श्रमवान )

44 4

बहुत से भाइयों को यह प्रश्त बना ही रहता है कि ईश्वर प्राप्ति का बह सहज मार्ग कैसे हुआ जब कि ईश्वर प्राप्ति का मार्ग तो बड़ा ही कठित है।

यह प्रशा तो अधिकतर उन भाइयों को ही उठा करते हैं जिन्होंने सहज भागे के उद्देश्य एवं साथना पद्धति को अधना कर उस की परीज्ञान की हो। ईएवर मृथे की भाँ जि अभीन से नौ करोड़ तीम लाख मील लम्बा कहीं आसमान में बसा हुआ नहीं है जो उसे आफ करना कांठन समस्ता आने। श्रद्धेय बालू जी महाराज ने नो अपनी पुम्तक Reality at Dawn में यहाँ तक लिखा है कि लोग ईरवर प्राप्ति जिनना कठिन समस्ति हैं उनता कठिन नहीं है आज के धुग में सरकारी नौकरी पाना जिनना कठिन है ईश्वर आणित कहीं उससे भी सहज है।

ईश्वर प्राप्ति हमें कठिन क्यों लगती हैं ? इस लिये कि हमने अपने विचारों को पत्थर एवं ठोल बना लिया है। अपने हृद्य पर कालिमा के (मल विक्षेप आवरण) पर्दें डाल लिये तथा अपने जीवन का उद्देश्य आवश्यकता से अधिक धनोपार्जन कर ऐश आराम करना ही बना निया; अर ईश्वर क्या है सत्य क्या है इस को समकते की इमने आवश्यकता ही न समसी।

हम लोगों की नुद्धि में जितनी ठोलना भरी है कि ईश्वर को स्थासमान का निवासी सममते हैं या मन्दिर मण्डिद गिरजा घर में रहने बाला हो सममते हैं पास्तव में यह हम लोगों का अन्य विश्वास ही कहा जा सकता है कि जो सनव्यापी परमान्सा है उसे स्थूल एवं सीमित एक ही नगह रहने बाला सममते लगे। अगर ऐसा न सममते तो हमें हर समय हर जगह पाप कर्मों से भय बना रहना। अब भय इस लिये नहीं होता है कि यह ईश्वर हमें वहां है वने कैसे अविगा वह तो आलामान में या मन्दिर में ही रहता है।

दहुत से भाई तुनियां की मलाई के लिये वर्ष में एक दो बार रिशेष कार्यक्रम बनाते हैं जैसे पुगी पूजा जनमान्द्रमी के श्रवसर पर या किसी व्याग्रम एवं लिन्छों में धांसक नेप्रासों के व्यानसर पर रूर-दूर से लोग आज हैं। खूब जीव की उत्तर्भी हुई जमस्याओं को सुन्दर लेहित हैं श्रवसर धार्सिक प्रोत्रास जनाये जाते हैं लोकन सहाँ पर व्यावसर सोन समोगंजन के लिये ही व्यवसर धार्सिक प्रोत्रास जनाये जाते हैं लोकन सहाँ पर व्यावस्थार सोन समोगंजन के लिये ही जाना पसन्द करते हैं जिया जालवाओं के रंग में रंगे रहते हैं इयर उपर ताक कर अपने लेखों में गन्दगी भर कर बजाय फायहे के और नुकसान में वह जाते हैं यह आंकों का होब नहीं है बिन्द यह मन का एक रोग है को सालवा में ही दूर किया जा बकता है।

ईश्वर प्राप्ति के लिये आसमान की तरफ टकटकी बांधने की भी आवश्यकता नहीं यह केवल एक भेद मात्र है जो सचा पथ प्रदर्शक हमें बतला देगा। यह तो सभी जानते हैं कि भेद बाला ताला अनजान व्यक्ति के लिये पहाड़ होता है। और वर्षों तक स्वयं को उस में उलमाता रहे तो भी उसका खुलना असम्भव हो सकता है लेकिन भेद बाले (पथ प्रदर्शक) का सहारा लेकर उसका भेद चाए मात्र में जाना जा सकता है। जो बात हमारे लिये कठिन थी, अब बह हमारे लिये सहज हो गई, इस लिए हमें (पथ पदर्शक) प्राप्त होने के बाद सहज लगने लगती है। कठिनाई तभी तक है जब तक सब पथ पदर्शक के लिए तड़फ पैदा नहीं होती। ईश्वर को बातों से नहीं पाया जा सकता उसके लिए साधना-अभ्यास जरूरी है।

बास्तव में साधारण अर्थ में ईश्वर का दर्शन नहीं द्वोता। जो हमें इष्ट आदि के दर्शन होते हैं वह हमारा काल्पनिक चित्र हमारे सम्मुख उसी रूप में आ जाता है, जैसा कि हम उसे बाहते हैं। उन्हें कल्पना कह होना शायद गलत न होगा। इसी लिए निर्विकल्प समाधि का अनुभव कल्पना रहित है। ईश्वर अनुभवगम्य विषय है, अनुभव किया जा सकता है, उसका दर्शन नहीं होता। अनुभव उसी प्रकार किया जाता है जिस प्रकार हमें चलती हुई हवा शरीर से स्पर्श होती हुई अनुभव होती है मगर उसका दर्शन नहीं होता। योगी हवा के सहश्य हर समय ईश्वर का अनुभव करता रहता है।

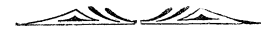
ईश्वर प्राप्ति हमें कठिन क्यों लगती है ? इस लिए कि मन सांसारिक विषय को अधिक चाहता है और अध्यात्मिकता की तरफ माने पर सन बहाना बना कर इस से हवने के लिए यह आदेश देने लग जान है नहीं, नहीं बड़ा-किटन काम है, इस प्रहम्थ हैं हम ईरवर को भला कैसे पा सकते हैं। ऐसा क्यों होता है ? इस लिए कि जो विश्व को देखने का शीशा या यन्त्र हदय है उसके आगे हम सोगों ने कालिमा के पर्दे बना कर डाल दिये हैं और ननीजा यह हुआ कि हमें प्रकाश मिलना बन्द हो गया तथा अपने न गने हुये दायरे के अन्दर ही रहकर आवश्यकता से अधिक सम्पत्ति प्राप्त करना खुब ऐस आराम करना ही जीवन का उद्देश्य बना लिया और सहज चीज कठिन दिखाई देने लगी। परिणाम यही हुआ कि असली पूजा की पद्धति को छोड़ वैटे और बनी लकीर को बीटना शुक्त कर दिया। नतीजा यह हुआ जीवन भर लकीर पीटने रहे किर भी सर्घ न सरा जीवन भर पूजा की फिर भी भगवान न किला।

सहज मार्ग की साधना में जहाँ तक अनुभव किया, बहुत ही सृहम साधनों हारा बड़ी सरलता पूर्वक मानव अपने उदेश्य की प्राप्ति कर सकता है। यह तो समर्थ सद्गुरु की अपार कृपा का फल है कि अपने अनुभव हारा बहुत कुछ राम्ता काट ग्रांट कर सहज बता दिया ताकि लोग कठिन और असम्भव कह कर सब मार्ग से अलग न हो बैठें तथा उन्हें अपनी आन्तरिक शिक्त (Transmission power) हारा समय समय पर अभ्यासी को बरावर मदद देते रहते हैं। और सिखाने वारे में प्रास्ताहित (T. Power) अगर है तो फिर बह मार्ग सुश्कल नहीं रहता बिक सहज कहा जा सकता है, इस मार्ग में हर एक धर्म वाला साधनों हारा अपना

बीवन सुलका सकता है। सब का उद्देश्य एक ही है।

एक व्यक्ति के लिए शक्ति से दूना वजन लम्बे सफर में सिर पर उठा कर सफर तय करना कठित है लेकित यदि अच्छा शक्ति-शाली सहयोगी हमें सहयोग देने वाला मिल जावे कि वह कुछ बजन हमारी शक्ति अनुसार हमें दे देवे और बाकी अपने सिर पर लाद कर हमें घर तक पहुंचा दे तो वह चित्र जो हमारे लिये असम्भव भी श्रव सहज हो गई। ऐसे सचे सहयोगी (पथ पदर्शक) की मावश्यकता है। तरीके वतलाने वाले हजारों मिल जाते हैं, मगर सर पर बोक्त लाद कर मदद करना कोई नहीं चाहते, तो वह हमारे क्तिये सहयोगी नहीं हो सकते। कोरी सफाचट मैदान सी वातों से क्या होता है, हमें तो ऐसे सहयोगी की आवश्यकता है जो बोफ लाद कर घर तक पहुंचा दे। रास्ता बतलाने वाले तथा खड़े रहना मैं स्त्रभी श्राता हूं, कह कर रास्ता नापने बात हजारों मिलेंगे। निस्वार्थी अमदर्शी योगी ही हगारे जीवन की समस्यायें सुलमा सकते हैं। क्रेकिन श्रफसोस हमारी बन्दर बुद्धि पर ! कहानी है कि किसी बगीचे में कई बन्दर घुस कर श्रामों का नाश कर डालते थे माली ने गोली चलाता शुरू किया, बन्दरों ने श्रापस में मीटिंग की श्रौर कहा क्या आदमी ही आम के वृत्त लगा सकते हैं हम नहीं लगा सकते, कुछ बन्दर स्त्राम की गुठिलियाँ लेकर नदी के किनारे गट्टा स्रोद कर गुरुली दबादी तथा दो चार मिनट के पश्चात ही पेड़ न उगने पर परेशान हो गये झौर दो चार मिनट तक पानी डालते रहे तथा सब भापस में श्रक्तसोस कर कहने लगे; अभी तक तो श्रंकुर भी नहीं फूटा

दूसरा कहने लगा अधी तक तो पत्ते भी नहीं निकल । यही हाल श्राज हम लोगों का है, सचा पथ पदर्शक प्राप्त हो जान पर भी ४-७ दिन तो अभ्यास साधना उनके आदेशानुसार करते हैं तथा दो चार दिन में ही उब कर कहने लग जाते हैं कि अभी तक तो चार भुजा वाले भगवान के दर्शन ही नहीं हुये और अभी तक तो कुछ भी चमत्कार दिखाई नही दिये । भाई सैं तो ग्रही कट्टंगा कि श्रद्धा विश्वास द्वारा पूरी जिन्दगी भर अपने सद्गुरु के आदेशानुसार चले और जीवन के शेष दिन में एक चएा पहले भी अगर प्रकाश मिल जाये श्रौर हमारे बनाये कालिमा के पर्दे टूट जावें तो बड़ा ही सहज है, क्यों कि शास्त्रों में बतलाया गया है कि श्रभ्यासी श्रगर स्वयं की शक्ति द्वारा चले तो एक हालत पार करने में १० हजार वर्ष लगते हैं भौर दूसरी में दुगने वर्ष !! ऋब विचार करने पर पता चलेगा कि इस जीवन में पथ पदर्शक को कितना काम करना पड़ता है। सहज-मार्ग का प्रथम तरीका आन्तरिक सफाई का है जो पूर्णाहति (Trans mission Power) की सहायता से सहज बन जाता है। भौर इससे सहज तरीका श्रीर हो भी क्या सकता है। श्रफसोस तो इस बात का है कि लोग चलना नहीं चाहते अभ्यास करना नहीं चाहते, सहज तरीकों को श्रपनाना नहीं चाहते। श्रगर हम उन सहज तरीकों को अपना कर दृढ़ता के साथ रास्ता तै करते, तो असम्भव या कठिन शब्द का कभी भी प्रयोगन करते।



# ॥ जीवन और साधना॥

(प्रोफेसर हरिदत्त सिंह-ऋध्यत्त हिन्दी विभाग युवराज दत्त महाविद्यालय लखीमपुर खीरी)

वर्तमान युग संक्रान्ति का युग है। जीवन के सभी क्षेत्रों में नये-·<sup>'</sup>नये प्रयोग हो रहे हैं । पुरातन भावों एवं विचारों की भ्रंखलायें ट्रट द्वट कर नये भावों एवं विचारों को जन्म दे रही हैं। श्रातीत की संध्या में बर्तमान का प्रभात भाँक रहा है । इस नवोत्थान की वेला में हम अपनी नवीन उपलव्धियों, जीवन के परिवर्तित मूल्यों तथा इस यात्रा की श्रन्य सफलताओं का मृल्याङ्कन करने में संलग्न हैं। अनेक क्षेत्रों में हमारा असाधारण एवं द्रत गति से विकास हुआ है। किन्तु मानव जीवन का यह विकास एवं बाह्य समद्धि उसके अन्तर्मन का श्रङ्गारन कर सकी । स्नेह, सहानुभृति, दया, दाधिएय त्र्यादि उसकी उदा**स वृ**त्तियाँ विज्ञान की शीत में ठिटुर कर रह गई हैं। मानव हृदय की मृदु लता एवं सुकुमारता भौतिक संसार के निर्मम श्राघातों से कत विज्ञत हो गई है। हमारी संवेदनायें जीवन में गति मति न पाकर पंगु हो रही हैं। आज मनुष्य अतुलयन संपत्ति का स्वामी होकर भी, मनुष्यत्व के गौरव एवं गरिमा से रहित हो गया है। यही कारण है कि आज उसका जीवन अशाँत एवं दुखमय है। असंतोष ईब्बी, द्वेष घृणा, अविश्वास की आंधियों ने, इसे विनाश के कगार पर लाकर खड़ा कर दिया है। आज उसकी सृष्टि ही, उसके संहार का कारण बन रही है।

यदि विचार पूर्वक देखें तो इन समस्त विषमताश्रों का एक मात्र कारण है जीवन के प्रति उसका एकाङ्की तथा संकुचित हिंदिकोग्ध भौतिकता के श्रतिशय रागने उसे चेतना के विकास से पराङ् मुख कर दिया है। विश्व इतिहास में ऐसे अनेक श्रवमर श्राये हैं जब कि मनुष्य की भौतिक श्रीर श्राध्यात्मिक उन्नति में, सामंजस्य के श्रमाय ने, मानव जाति के लिये महाव संकट उपस्थित कर दिया है। विगाशकारी युद्ध हुये। मानव जाति की सम्यता, संस्कृति तथा उसकी श्रमाशित उपलिध्यां नष्ट श्रव्ह हो गई। पश्चता ने उनके देवत्य को पराभृत कर दिया। देव दुर्विपाक से श्राज भी उसी प्रकार की परिस्थितियां वतती जारही हैं जिनमें से कि श्राण्यिक युद्ध की श्रिमीपिका माँक रही है। मानवीय सम्यता एवं संस्कृति की रचा का स्वलन्त तथा जटिल प्रश्न सब के समझ उपस्थित है। हमारा इद विश्वास है कि भौतिकता के चय रोग से पीड़ित एवं जजर विश्व को भाव्यात्मिक साथवा की संजीवनी ही विनाश से बचा सकती है।

मनुष्य में जो देवत्व का भाव है उसे साधना द्वारा जाप्रत कर स्मन्नी अगिशात कृत्तियों एवं शक्तियों को जो नरसंहार के साधन खुटाने में संतर्गन हैं, विश्वकल्याण की ख्रोर प्रचाहित करनी अनिवार्य हो गया है। उसमें सत्यं शिवं सुन्दरं की प्रनिष्ठा करनी इनकी प्रतिष्ठा का एक मात्र साधन है ख्राध्यात्मिक साधना।

आध्यात्मिक साधना को जीयन में सहज माव से ही देखना नमीचीन होगा। हम यह कदापि नहीं चाहतेहैं कि प्रतिदिन के जीवन के साथ हमारी परम लाभना का कहीं भी विरोध हो। देनिक मीवन श्रीर शास्वन साधना का यह जो श्रविरोध भाव है, वह ही हमारा "सहज रागे" हैं।

सहज मार्ग की साधना चम्तुत: यन की साधना है। जब तक हमारा मन निर्मल एवं विशुद्ध नहीं होना तब तक हसारी मानसिक श्रशांति बनी रहेगी। हमारे संकल्प विवलप के न्यापार चलते रहेगे किनके रहने हुए हमारी संतुत्तित श्रावस्था सम्भव नहीं।

मन हमारी समस्त क्रियाशीलवा का केन्द्र विन्दु है । हमारे कार्यो, विचारों, कामवास्ताओं 'तथा भावों ऋादि सब का बह नियामक है। इतना शक्तिशाली होने के साथ ही साथ वह अत्यन्त चंचल भी है। इसे स्वतंत्र छोड़ देने पर यह शारीरिक चेतना के साथ मिल हर इमारी वासनात्रों, त्राकाँचात्रों तथा श्रानेक मौतिक सुखों को पूरा करने में लग जाता है। उसी में बह बुरी तरह से **इ**लभा रहता है। उसकी यह भौतिक प्रवृत्ति ही हमारे वहुमुखी पतन का मुख्य कारण वन जाती है और कितने ही दोष एवं विकार हमारे जीवन को संतप्त करने लगते हैं। यही कारग है कि मनको मनुष्य का सबसे बड़ा शत्रु कहकर उसकी निन्दा की जाती है और अनेक ः साधनों द्वारा उसके दमन तथा हनन के प्रयत्न किये जाते हैं। किन्तु यह सारे प्रयास उसे छप्रवृत्तियों से मुक्त नहीं कर सकते। दमन का निश्चित कुपरिसाम यह होता है कि यन में बुराइयाँ पैदा हो। गई हैं इन्हें मन से विकालने के स्थान पर नाईब के लिये मन के साथ दी < वा दिया जाता है। मन के साथ ही उसके अग्रिगासत दोय भी द्व शाते हैं और कभी भी वे इस प्रक्रिया से दूर नहीं हो पाते ।

। किस्छ कि क्रिस शिर शीहक छड़ोर १४६ छिर हो। इ मन बचानुमूति का एक मात्र तथा अहुत्तनीय साथन सिद्ध होता है। उप निरूष्ट कर्रिय प्राप्तर्धी प्राक्षय एड । ई लिए एक निष्टि नुडीविष मि क्षाम रि एक श्वासी (2000) वा viel ) रि एक तुए। ई काल ज़ि मिर्गाएर एक्टन्स । एकि छि उहार्डु । प्राप्त छिस्डे । ई रिएकि निर्दे कगता है। ध्यान के साथन द्वारा हम में ईएवर्षेत त्या व्यवनतिन रिति हम्द्रिया वास्त्राप्त संस्था हो। या स्थापन वास्त्रा हो। मान्य । ये रिफ्न महीत के प्राप्त मान्य प्राप्त क्षिमा है हम । ई क्षिम नामनाजी में भे भेरे र इसमें एने हिल्स सादी की खोर लगा दिया। ाष्ट्र किन्न कामिक हो कि किन कि किन किन किन किन किन 1 हैं िनाल इप एखिए हैं। इस है। इस है। इस कि सिर कि कि निर्मास प्रक्रिक प्राप्ति । है। फाट पाठ रिक्ष प्राप्ति क्षेत्रीक हंग हहे हे फिलेड्रिप Ren Kur gen gener in bei bei ber ber gen gener ber gen gener gener gener gener general इन्होंसे क्षिति है हम कि स्थाप को कि है हमने हैं शिवा है। कि है कि है मिएनी कि नम । है ए कि क्षामनी क केल है । का में प्रकार कि हम प्रेंक है एक राष्ट्र कि पिता के कि माम को अपने की कि न सायक की शारित ही मिला पानी है। यही कारण है कि मन

प्राक्ष्ण कि रम डि से मग्रीष्ट कथाए की डै एका ग्रिड्ड :एक कियों के पीम हड़े छुन्दें। डैं निक एक प्रतिम के कि के हक्क कियों एक डिंग्ड डिंग्ड में क्ष्मित के कियों के कियों के मिल । डैं निक्त डिंग्ड कि माथा कि मिल के माण्योपट्ट के माख्य 1718 कियां के अंदर की डैंड डेंड कि अड़े के कियों में हिंग्ड

इससे यह सिद्ध होता है कि यन का दंगन अव विस्ते क्रिंस के विस्ते के विस्ते कर से विस्ते कि विस्ते कर से विस्ते कर से विस्ते किया प्रमेश कर कर से विस्ते किया प्रमेश कर से सिमिक्स कर से सिमिक्स कर से सिमिक्स से विस्ते से सिम्ते कर से सिमिक्स विस्ते कर से सिमिक्स विस्ते कर से सिमिक्स विस्ते कर से सिमिक्स कर से सिमिक्स कर है सिमिक्स से कि से सिमिक्स है है से सिमिक्स है कि से सिमिक्स है सिमिक्स से सिमिक्स है है सिमिक्स कर से सिमिक्स है उनके विस्ते के सिमिक्स कर है सिमिक्स है सिमिक्स के सिमिक्स कर है सिमिक्स है सिमिक्स के सिमिक्स कर है सिमिक्स है सिमिक्स के सिमिक्स कर है सिमिक्स कर है सिमिक्स है सिमिक्स कर है सिमिक्स है सिमिक्स कर है सिमिक्स कर है सिमिक्स कर है सिमिक्स है सिमिक्स है सिमिक्स है सिमिक्स कर है सिमिक्स है सिमिक्स है सिमिक्स है सिमिक्स है सिमिक्स है सिमिक्स कर है सिमिक्स ह

, इह ई मएनी कि कि रुक करने का है वह। के नित्र में मिलका है। उससे प्रमास के निर्मात है। इह कुन्हें निहा है करन्य में उससे के निक्न में किन्छें है। आधारितक उन्नी के जिये रूप करना परमाब्यक्ट । किन्छे बहुधा आधारितक के जिसे के मिलका के महें के प्रमास के महि कम्योए आख है। कि कि कि कि में कि एक हो। इंडिंग में इंडिंग के महि कम्योए आख है। कि कि कि कि में कि में स्विक्त में स्विधि के स्विधि के स्विधि है।

#### ( १= )

नाप्रत हो जाती है श्रीर हमारे श्रांदर जिस दिन्यता का विकास श्रारम्भ होता है उसका हम क्रमशः श्रंतुभव करने लग जाते हैं। साय के दिन प्रति दिन उन्निति की श्रीर अप्रमर होता रहता है। उसके श्रन्दर की मनुष्यता दिन्यता में परिसात होती जाती है।

दिव्यानुभृति के मार्ग में भौतिकता के संसर्ग से जो श्रवरिध श्रथवा प्रत्यूह उत्पन्न हो गये हैं उन्हें प्रायाहुति (Trans mission) द्वारा दूर किया जाता है। श्रंततः निर्विकारता को पूर्ण संवुलित स्थिति साधक को पाप्त हो जातो है। प्रेय श्रोर श्रेय दोनों की सिद्धि उपलब्ध हो जाती है श्रोर वह सद्गुर्णों की राशि वन जाता है। मानव जीवन में साधना का यही महत्व है।

### वा स्त विकता

(श्री ईश्वर सहाय जी) 🥒

वास्तव में ईश्वर श्रत्यन्त श्रौर सूक्ष्म है इस लिए उसको प्राप्त करने के साधन भी उसी प्रकार सरल श्रौर सूक्ष्म होना श्रावश्यक है तभी सफलता संभव हो सकती है परन्तु कठिनाई यह है कि हम इस सीधी सादी चीज में श्रप्ती उलमी हुई समभ के कारण ऐसी उलभनें श्रौर कठिनाइयाँ उत्पन्न कर लेते हैं कि जीवन भर उन्हीं में फंसे रहते हैं। हमारे गुरुदेव श्री वाबू जी महाराज का कहना है कि 'श्राजकल के जमाने में सरकारी नौकरी पाना जितना कठिन है ईश्वर प्राप्ति उतनी भी मुश्किल नहीं।' वात यह है कि इस श्रोर केवत इस प्रकार मुंह नुमा देने की आवरयकता है कि किए उसके हुटे नहीं, बस काम बना बनाया रक्खा है। इतनी सीधी सी बात है जिसको इतना कठिन और जटिल बना कर बताया जाता है। इसकी जिस्मेदारी उन लोगों पर है जो पुस्तकें पढ़ पढ़ा कर ब्रह्मज़ानी होने का दावा करते हुये जगद्गुरु बन बैठते हैं। उन्हें इस बात से मतलब नहीं कि मुर्दा चाई स्वर्ग में जाने चाई नर्क में। उनको केवल अपने हलवे माँडे से काम है। सीधे सादे लोगों को कुछ न कुछ बना कर बहका देना, ज्ञान के विषयों पर धुआँ यार व्याख्यान उड़ा देना बा किताबी सिद्धाँनों को तोड़ मरोड़ कर सींक का पहाड़ बना देना उनका परम कर्नव्य है। इसी कारण साधारण लोग जीवन भर खले में रहते हैं।

इस विषय में सबसे वड़ी गतती यह होती है कि ईश्वर की पूजा प्पासना करने के स्थान पर ने लोगों को किसी कल्पित रूप की पूजा करने को बताते हैं। परिणाम यह होता है कि बस रूप ही रूप उनकी हिन्द में रह जाता है और असलियत निल्कुल लुन्त हो जाती है। इस प्रकार ने ईश्वर के नजाय रूप के उपासक ही नन जाते हैं। रूप जो कुछ भी लिया जाता है नह केवल हमारी दिमागी कल्पना पर धाधारित होता है और उससे नास्तनिकता गायन रहती है, केवल सकीर पीटना ही नाकी रह जाता है। नास्तन में ईश्वर का न कोई रूप है न आकार है फिर उस हो इस तरह रूप रंग के बंधनों में सौमित कर देना उसकी नास्तनिकता को खो देना है। ईश्वर लो जो है सो है और नैसा ही सदैन रहेगा। उसका रूप मान लेने से

धह हमारो कलातानुसार रूपधारी तो बन नहीं जायेगा केवल इस ही स्थानी कल्पनाओं के जान में उलक जायें।। धी-धीरे यह फल्पनायें स्थार भी मजबून होनी जायेंगी खंग हम साकार-निराकार सनुगा-निर्मुण के कमड़ों में उलके रह जायेंगे। इस विषय में गुरू महाराज का कहना है कि—

"ईश्बर को किसी ने इस तरह पर नहीं समक्षा जैसा कि वह है। **उ**सतो श्रपने मत से तरह-तरह के रूप-रंग, बनाव-श्रङ्गार । श्रादि **दे** कर ऐसा बना लिया जो सन को साबे ऋर्यान उसको भी साया का **श्च**।वरम् पहना दिया । श्चात बलको ५ना, में जब हम लग : हैं तो श्रवस्य ही माया वें और भी गड़ते चले जाते हैं। श्रन्य शब्दों में हम साया के पुजारी बन गए। बास्तविका। का बिरुकुत पता न रहा वताने वाले महात्मागण अवने रंग में रंगे हुवे इली प्रकार की रंगीन बातें ही बताते हैं जो माया के बशासूत होने के कारण सबको छाधिक पसंद त्राती है। त्रापने देखा होगा कि अज़ार रस के काव्यों का 🖰 ्कितना ऋादर होता है ऋरि वेद के रू वे िपय पर सुनने को कोई भी तैयार नहीं होता। जाता तो इनें एकता की स्त्रोर है परन्तु जा रहे 🧠 हैं उसके विपरीत अनेकता की ओर अथीत विचारधारा के लिये सैकड़ों प्रमालियाँ बना देते हैं। इस कारमा ईरवर प्राध्त जैसा कहा जाता है कठित ही नहीं असंभव है क्यों कि हम गजत आधार पर चल रहे हैं।

त्रप्रसत्त वात तो यह है कि ईश्वर के वारे में यह प्रश्न उठना कि 'वह ऐसा है या बैसा' विल्कृत गलत है। उसके लिये तो वस यही बहना पड़ेगा कि 'जो है सो है।' सकतना के जिए होता यह चाहिये कि हम नाम जन रंग इत्यादि के भग में दो सा से इटा कर यह क्यात से कर कि 'वह जैसा भी हो' उसके ज्यान में लग जायें तभी हमारी समस्या खासानी से हल ो सकती है।

दूसरी महान गलती जो इस विषय में होती है वह साधना से संबंधित है। साधन जो ऋाभ तौर पर प्रयोग ें लाये जाते हैं वह सव बाह्य साधन ही हो। हैं जिनका संबंध मन से बिल्कुल नहीं होता। जैसे शरीर को कलना, दिसाग को ताड़ मरोड़, मन को दवाना स्प्रोर ्चलना इत्यत्वि । लोगों का यह भी ्याल है कि इन साधताओं को जितनी खाती, मेहनत और जवरदस्ती से किया जायेगा उतनी ही सफलता सिनेगी। कहते का तालर्थ यह है कि श्रामतौर पर कई प्रकार के साधन प्रचलित ैं। प्रथम तो वे जिनका संबंध केवल सम्तिष्क ले है, दूर्वरेचे जिनका संबंध शरीर से है, तीसरे वे जिनका संांध न मस्तिष्क से है न शरीर से-चे केवल दिल बहुलाब के लिये किये जाते हैं। उब एते मार्दे जो राति रिवाज के श्रधान है और इसी करण से कर लिए जात हैं। यह केवल व्यवहार की बात रह जाना है जिलां को इतस्य का बान नहीं। अब रही दिल बहलाव वाली पूजा जिलमें समस्त वाह्य पूजायें जाप, पाट, की नि इत्यादि जो स्राजकल प्रचलितहें सम्मिलित हैं। इतपूजाओं का प्रभाव न मन पर होता है न शरीर पर । केवल क्रणनात्र के लिये यह संतोष सा हो जाता है कि हाँ जुड़ कर लिया । बहुधा कभी छुत्र स्विक प्रभाव के कारण कुछ चए। के लिये सकते की दशा या स्तव्यता सी

( २३ )

हा जाती है जिसको लोग भूल से आध्यात्मिक दशा वसकते लगते हैं इस तरह की पूजामें मुद्दतों तक करने के परचात भी उनके मा का इशा में कोई परिवर्तन नहीं होगा अर्थात स्वभाव की कठोरता, क्रोध अहंकार ऋरे अन्य विकार ज्यों के त्यों बने रहते हैं विलिक अरेर भी बढते जाते हैं परन्तु उन्हें इससे कोई प्रयोजन नहीं। उन्हें थोड़ी देर के लिए मन बहलाव का साधन तो मिल ही जाता है। अब रही वे सायनार्ये जो शारीरिक कियात्रों पर आधारित हैं जैसे आसन. षाणायाम श्रीर हठयोग की किया बें श्रादि । इतके करने वातं भी बहुत पाये जाते हैं। यह श्रवश्य है कि इन क्रियाओं से उनका स्वास्थ्य श्रम्ला श्रौर शरीर हुव्ट पुष्ट बन जाता है। परन्तु इनसे इनके मन की दशा में क्या परिवर्तन होता है ? खीर ईश्वरीय मार्ग पर वे कितना श्रव्यमर होते जाते हैं यह तो वही समभें। किन्तु साधारणतः यही देखने में आता है कि वस पहलवानी ही पहलवानी इनके भाग्य में त्राती है और ईरवर विषय में वे सदा की मांति अपरिचित रहते हैं। अब रहें वे ब्रह्मज्ञानी जो शास्त्रों को पढ-पढ़ा कर माया-जीव और ब्रह्म के विषयों में ऋपना मस्तिष्क उल्लेकाये रहते हैं त्रीर तरह-तरह के तर्क वितर्क से ईश्वर को अपने ख्याल के घेरे में बांध लेने के प्रयत्न में लगे रहते हैं अर्थाद यह सब वे साधन हैं जिनके आधार पर लोग ईश्वर प्राप्ति का दम भरते हैं। यह हैं हमारी कल्पनायें श्रौर यह हैं उसकी प्राप्ति के साधन श्रौर इस तरह के पथपदरांक हमें मिलते हैं। ऋतः इस प्रकार लोगों का चस ईश्वर ही मालिक है। गुरु महाराज का यह कहना है कि सरल वस्तु की

प्राप्त सरल साधन के प्रयोग से ही हो सकती है। जैसे कि जमीन पर पड़ी हुई सुई को चुटकी से उठा लेना बहुत ही आसान है परन्ता यदि उसके उठाने के लिये रेल के डिट्वे उठाने वाली मशीन केन का प्रयोग किया जाये तो सफलता कठित ही नहीं वरन आसंभव है। ठीक यही बात इस विषय में भी है। यदि हम ईश्वर को आपनी दिमागी उछल-कृद या शारीरिक व्यायाम या इस तरह के आन्य साधनों द्वारा प्राप्त करना चाहें तो यह कदापि नहीं हो सकता।

एक बात और है जो इस विषय में अत्यन्त हानिकारक है। वह यह है कि बहुधा लोगों का यह कहना है कि मई। रास्ते सब ठीक हैं और सभी रास्ते ईश्वर तक जाते हैं इसिलये चाहे कोई भी रास्ता प्रहण करो और चाहे कुछ करो अन्त में पहुँचेंगे ईश्वर तक ही। मेरे विचार से संभवतः इससे अधिक भुलावे में डालने वाली कोई दूसरी चीज नहीं। यह भी स्पष्ट है कि ऐसा कहना अधिकतर उन्हीं लोगों का होता है जो न खुद कुछ करते-धरते हैं, न करना ही चाहते हैं और न ईश्वरीय ख्याल का अंखुआ ही उनके दिल में फूटा है। अपने मन को समभाने के लिये उपयुक्त बात उनके लिये काफी है।

एक बात यह भी है कि लोग ईश्वर प्राप्ति का अर्थ भी तरह तरह से लगाते हैं। जो लोग ईश्वर को रूपभारी मान कर उसका एक सुन्दर स्वरूप ध्यान में विठा लेते हैं और उसी रूप को प्राप्त करना चाहते हैं; वे उस वालक के समान हैं जो किसी सुन्दर खिलोंने को देख कर उसको लेने के लिये मचल जाना है अपे जब बह मिल जाता है तो थोड़ी देर के लिए क्यू उसके दिल बहुलाब स्रोर मतोरंजन का साधन बन जाता है ।, बः तब में। ईरवर इतः अकार का कोई खिलोता नहीं है जि.को हम अपने दिल बह्लाय का साधात सात लें । यह भी कहा जाता है कि ईरवर हर जगह मौजूद है हरारे अन्दर भी है और कहर में। कोई स्थान उससे खाली नहीं। जब यह बात है को रूप का बेरत ही नहीं उठता। अब एक बात यह भी आ जाती है कि जब वह हमारे रोम-रोम में व्याप्त है नो फिर बोदित का अर्थ क्या है ? यह सस्य है कि वह हमारे होम-रोम में व्याप्त है परन्तु फिर भी हम उससे अजग हैं। अब ऐसे ब्यापी ईश्वर को हमले अलग रखने जाली चीज क्या है ? यह केवल हमारा 'आपा' हैं । 'आपा' हट जाने से फिर केवल ईश्वर ही रह जाता है। स्त्रतः ईश्दर धारित का स्त्रथं केवल 'स्त्रापा' का पदी दूर करना ही रह समा। मतलव यह हुआ कि इस 'श्रहम्' के आवरण को हटा कर हमें स्वयं वैचा हो वत जाता है जैसा कि 'वह' है !

श्रव यह विचार करना है कि वह है कैसा १ तथा हमनें श्रौर ईश्वर में क्या अनार है १ अन्तर वस यहां है कि हम स्यूलता के के श्रावरण में वंदे हुचे हैं और वह अत्यंत सूदम है तथा हर चीज से मुक्त है। तात्पर्य यह है कि उस जैसा बनने के लिए हों भी स्यूलता को हटा कर वैसी ही अत्यन्त सूदम दशा प्राप्त करना है। वास्तव में ईश्वर प्राप्ति का श्रर्थ यही है। अब यह बात स्पष्ट है कि सूद्दमता प्राप्त करने के लिये स्थूलना से संबंध रखने वाली वानें किसी प्रकार सहायक नहीं हो सकतीं इस लिये आवश्यक हो जाता है कि हम इस्पती साधना में भी इस दान का ध्यान रखें और केवल उन्हीं साधनों का प्रयोग करें जो हमें सृक्ष्मना की ओर ले जायें।

हिसे व्येय की प्राप्ति के लिये कुछ अन्य बातें भी आवश्यक हैं ү सवसे पहले हमारे अन्दर लगत होता चाहिये। यह लगन तभी हो सकती है जब हमारे हृदय में ईश्वर की महानता पूर्ण रूप से विद्यमान हो ऋषे हरा ईश्वर प्राप्ति हो जीवन का मुख्य उहेश्य सम्बेह तवे हों। यदि जीवन का लक्ष्य म्थापित हो गया है तो उसको पारे े लिए प्रदल दुरुग होसी। लगन ऋगे एक नहीं ऋति प्रवल इच्छा ही है। यह इच्छा हमारे अन्दर तभी उत्पन्न होगी जब हमारे मन में यह बैठ जाये कि जीवन में पग-पग पर हवें 'उसकी' (ईश्वर की) आवश्यकता है। वैसे कहते को तो सभी कह देंगे कि ईश्वर की े श्रावश्यकता किसे नहीं है ? परन्तु इस वात को हृदय से मानने वाते रायद थोड़े ही मनुष्य मिलेंगे। हर मनुष्य जीवन भर ऋपने संसारी , धन्यों में उलका रहना है छोर छपती इच्छाओं की पूर्ति के लिये उलेड्- वन में लगा रहना है तथा कठिन से कठिन परिश्रम करता है। फिर भी कभी सफलता मिलती है और कभी निराशा। यही कम बरावर चलता रहता है। कभी सुख है तो कभी दुख, कभी आराम है कभी तकलीफा। इसी प्रकार जीवन चीत जाता है। ऋव वनाइये उन्हें ईश्वर की आवश्यकता कहां पर रही जत्री ह उनकी ुल इन्हायें

श्रीर श्रावश्यकतायें स्वयं उन्हीं की हैं। परिश्रम करने वाले भी वे ही स्वयं हैं श्रीर फल का भीग करने वाले भी वही हैं श्रश्रीत कुल वातें उन्हीं पर निर्भर हैं श्रीर वे स्वयं हर चीज के कर्ता श्रीर जिम्मेदार हैं तो फिर ईश्वर की गुंजाइश ही कहां पर रही। कहने को चाहे कुछ कह लें परन्तु मन से यह बात विल्कुल दूर है कि 'वही' सब कुछ करता है। यदि वे कुछ पूजा पाठ भी कर लेते हैं तो यह उनका एहसान है परन्तु ऐसी दशा में लगन का कहीं पता नहीं रहता।

बात यह है कि उन लोगों की हर्ष्ट केवल हाहरी शरीर पर ही जमी रहती है, इससे हट कर अन्दर की ओर पवेश ही नहीं करती । इस कारण उनका ख्याल केवल ऊपरी वातों में जो शरीर से संबंधित होती हैं अटका रहता है। इससे ऊपर उठता ही नहीं। यर् अवश्य है कि जब ऐसी वानें सामने आ जाती हैं जो कि उनके वश के बाहर होती हैं-उदाहरण के लिए रोग या बीमारी, हानि-लाभ तथा जीवन-मर्ग ऋादि, जिन पर वे अपने समस्त उपायों के रहते हुये भी क्लाबू नहीं पाते । केवल ऐसे द्यवसर पर उन्हें कुछ ख्याल होता है कि करने वाला कोई ऋार है ऋार सब कुछ 'उसी' की इच्छा पर निर्भर है परन्तु यह वात उनके हृदय में टिकती नहीं । यदि यही भाव हृदय में हृदता से बैठ जाये और हर काम करते हुये उसका परिगाम ' उसी ' पर छोड़ दें तो वास्तब में उन्हें ईश्वर की आवश्यकता हर चरा पर प्रतीत होगी और उस श्रोर उनकी लगन बढती जायेगी । तात्पर्य यह है कि यदि हमारे हृदय में यह भाव कि-हम दीन हैं, दास हैं ऋौर 'वह' समर्थ स्वामी है-हद्ता से बैठ जाये

तो हमारी सब बाहरी बातें 'उसी' के ऋधीन हो जायेंगी।

लगन तभी इह, हो सकती है जबिक हमारी हिष्ट अन्तिम ध्येय पर पूर्ण रूप से जमी हो। अब ध्येय क्या हो सकता है ? इसके लिये हमें वही अन्तिम दशा जिस पर कि पहुंचना है विचार में लेनी है अर्थात वह अत्यन्त सूक्ष्म दशा जहाँ पर हम ' उसके' समान बन जायें जहां तक संभव हो सके।

दसरी त्रावश्यक बात यह है कि ध्येय की प्राप्ति के लिये सही राम्ता और उचित साधन काम में लाये जायें। यदि हमारी हिट वास्तविक ध्येय पर जमी है ऋौर उसके लिए लगन भी दृढ़ मौजूद है तो यह हो ही नहीं सकता कि हम गलत समते पर ही चलते रहें। यह दृसरी बात है कि कुछ समय के लिये घोखा खा जायें। ध्येय प्राप्ति की प्रबल लगन स्वयं हवें यह रास्ते पर पहुँचा देगी। मार्ग भिन्न-भिन्न बताये गये हैं ऋौर साधन भी ऋतेक हैं परन्त उनके द्वारा 🗅 हम जिस परिस्पाम को प्राप्त होते हैं वह भी भिन्न होता है। मतलब यह हुआ कि प्रत्येक मार्ग का ध्येय भिन्न है और उसके द्वारा वही ध्येय प्राप्त हो सकता है। अब जब कि हमारा ध्येय स्ट्रमता की अन्तिम दशा की प्राप्ति है तो आवश्यक है कि मार्ग भी उसी के अपन्यार हो अगेर उसी प्रकार के साधन भी काम में लाने चाहिये जो ध्रोय प्राप्ति में महायक हो। पथ प्रदर्शक भी ऐसा ही होना चाहिये जो श्रपने श्रात्मिक बल से हमारी बाधात्रों को दूर कर हमारा मार्ग सुगम बनाने में निपुण हो। ऐसा पथ-प्रदर्शक वही हो

सकता है जो स्वयं छल मार्ग चल कर सृक्ष्मता की उस अन्तिम सीमा तक पहुंच चुका हो जहां पर कि 'वस वही वह है।' यदि हमें सफलता की चाह है तो ऐसे ही समर्थ पथ-पदर्शक की खोज करना है। सबी लगन वाले के लिए सही रास्ता और सबा गुरु मिल जाना कोई कठिन वात नहीं है।

मचा गुरु वास्तव में वही है जो अभ्यासी के अन्दर जागृति पैदा करके उसका ख्यान ईश्वर की श्रोर अस दे। यह केवल सुरु की ही सामध्ये है जो अभ्यासी की आदिसक शक्ति को उसार कर उस हा प्रेवाह उसकी आध्यात्मिक उन्नति की श्रोर कर देता है। यह गुरु ही है जो अभ्यासी के मन को सुधार कर उसकी बाबायें दूर करता जाता है, यह गुरु ही है जो अपने आस्मिक बल से अभ्यासी को ऋाध्यात्मिक पथ पर बढ़ाता हुआ। उन्नति के ऊंचे शिखर पर पहुंचा देता है। ऐसा ही समर्भ गुरु मिल जाने पर पूर्ण सफलता श्रीष्ति ऋत्यन्त सरल ऋरंर छुगम हो जाती है । सहज माग की यह सबसे बड़ी विशिष्टता है कि साधक की उन्नति का समस्त भार कैवल गुरु पर ही रहता है। यदि साधक ने सबे रूप में अपने अप्रापको गुरु के आधार पर छोड़ दिया हो तो सफतता उसकी दासी हो जायेगी। वास्तव में सचा गुरु तो ईश्वर ही है और उसी से सबको प्रकाश सिलता है। परन्तु इस हीन अवस्था में सावारण मनुष्य के लिए यह बात अस्यन्त कठिन है कि वह सीवे ईरवर से प्रेरणा प्राप्त कर सके। उसकी वर्तमान गिरी हुई दशा में यह वात उसकी सामर्थ के विल*्*ल बाहर है इसलिए यह त्र्यावस्वक हो जाता **है** 

कि वह किसी ऐसे व्यक्ति की सहायता लें जो ईश्वरी धारा को उपकी ओर प्रवाहित करने की सामर्थ रखता हो खाँर यह वहीं व्यक्ति कर सकता है जो 'उस' तक पूर्णतयः कर 'उसकें' मर्म से भलीभाँ ति परिचित हो 'चुका हो तथा अपनी दिव्य शक्ति द्वारा अध्यासी हो खाध्यात्मकता में निष्णा बनाने की सामर्थ्य रखता हो।

अभ्यानी को उस शिखर पर पर्चान के लिए 'शेरणाहुति' ही समर्थ है। 'शेरणाहुति' प्राचीन योगिक साधन है जिसके द्वारा गुरु अपनी प्राराशक्ति अभ्यासी में प्रविष्ट करा कर उसके अंदर से दोए, विकार और समस्त वाधाओं को हर कर उसके उन्नति के मार्ग पर लगा देता है तथा सहारा देता हुआ। उसे उन्नति के अन्तिम शिखर तक पहुंचा देता है। राजयोग की नींच इती (प्राराहित) पर स्थापित है। प्राचीन ऋषियों ने इसी के प्रयोग से संसार का हित किया। इसके प्रभाव से अभ्यासी की समस्त कठिनाइयाँ चर्णमात्र में दूर हो जाती हैं। यदि अभ्यासी श्रद्धा और लगन सहित लगा हो तो अति सुगमता से अंची से अंची आध्यात्मक दशा को प्राप्त हो जाता है। ताह्यये यह है कि पूर्ण सफलता प्राप्ति के लिए हमें ऐसे ही समर्थ गुरु की आवश्यकता है।

ईश्वर प्राप्ति कोई साँसारिक विषय नहीं है जिसका संबंध केवल शरीर से हो। यह तो आध्यात्मिक विषय है जो आत्मा से संबंधित है। इसके लिए वहीं साधन उपयोगी हो सकते हैं जिनका संबंध हमारी आन्तरिक क्रियाओं से हैं। मनुष्य में सबसे प्रवल शक्ति मन की है; अन्य सब शक्तियाँ इसी के अधीन हैं। यही वह

वस्तु है जो त्रादि से हभारे भाग में त्राई । त्रारंभ हैं में यह (मन) अत्यन्त सृक्ष्म और शुद्ध दशा में था। धीरे-धीरे इस पर स्थूलता के पर्न चढ़ते गये और यह अपनी वर्नमान दशा पर पहुंच गया। अब इस अत्यन्त स्थूल दशा में यही मन हमारे विगाड़ (विनाश) का कारण वन गया और यही विगड़ा हुआ मन हमारी आध्यात्मिक उन्निति में बाधक हो गया। सबसे बड़ी समस्या ऋब हमारे सामने इसी मन की है। इसी कारण लोगों ने मन को सबसे बड़ा शत्र बताया है और इसके द्वाने तथा कुचलते के लिए उपाय बताये गए है ो त्याग वैराग्य तथा दमन इत्यादि से संबंधित हैं; परन्तु आज इन उपायों को साधारण जीवन के प्रयोग में लाना अत्यधिक कठिन है अतः इसी कारण इन उपायों को काम में लाने वाले बहुत ही कम लोग होते हैं। इसरी ात यह भी है कि इन उपायों से सफलता भी बहुत ही संदेहजनक रहती है क्योंकि मन को दवाने और कुचलने की विधि पाकृतिक नियम े विकृद्ध भी है। क्योंकि इस ढंग से अन्दर के विकार नष्ट नहीं होते केवल उनका विकास कका रहना है। नात्पर्य यह हुआ कि विष अन्दर उपस्थित रहता है केवल उसकी अतिकिया को रोकने की चेष्टा होती रहती है। ऐसी दशा में यह ् बहुत संभव है कि वह किसी समय श्रमुकुल बाताबरमा पाने पर उभर कर उम्र रूप धारस कर ले। यह कारस है कि इनका प्रयोग पूरी तौर से नहीं किया जा सका और यह साधन केवल किताबों के पृष्ठों तक या मंच वक्तात्रों की जिल्ह्या तक ही सीमित रहे हैं। यह अवश्य है कि मन ही समस्त विकारों का कारण है, परन्तु कब ?

जबिक बहुरेस्वयं विगड़ी हुई दुशा में है और उसकी विगाड़ने का उत्तरदायित्व स्वयं हमारे उपर है। हमने ही उसे विषय वासना का श्रोर जाने के लिए स्वतंत्र कर रक्खा है जिससे चंचलता, विकार, दोष आदि बढते हैं। यहाँ तक कि अब एक ज्ञामी वह स्थिर नहीं रह पाता ऋौर बराबर विचार बनाता रहता है। यह सब हो कैसे गया ? कारण यह है कि हमारी हिटिंट पूर्ण रूप से शरीर पर ही जभी रहती है ऋौर उसी से संबंध रखने वाली चीजों में हमारे विचार उल्में रहते हैं। जब यह बात है तो हमारा मन भी उसी रंग में रंग गया ऋौर केवल मौतिकता की ऋोर ही बढता गया। इच्छात्र्यों का ताँता बनने लगा त्र्यौर हम उसने उलफते ही गये। मन की यही दशा समस्त विगाड़ का कारण है। अब उसकी (मन का) । ाने या बुचलने से इस दशा से छुटकारा कदापि नहीं मिल सकता। यह दूसरी बात है कि हम ऋपनी हठ-धर्मी से उसके विकास को थोड़ी देर के लिए रोके रहें। जब विकार अंदर मौजूद है तो उसका विकास भी कभी न कभी किसी रूप से अवश्य हो सकता है। मन को दवा कर काबू में रखने का अर्थ अब यहाँ हुआ कि अंदर विकार मौजूद भंत ही रहें केवल विकास रोकने का प्रयत्न किया जाये । यह चीज श्राध्यात्मिक मार्ग में श्राधिक सहायक नहीं हो सकती । हमारा ऋभिशाय तो यह है कि उन विकारों और दोषों के। हृदय दूर कर दें। यदि वह दूर हो जाते हैं तो मन को दबाने या वश में रखने का प्रश्न ही नहीं उठता। इसिलये हमें वास्तव में मन को शुद्ध दशा में लाने का प्रयत्न करना ही । इस प्रकार से प्रयत्न

करता है कि उसमें कोई विकार या दोप वाकी त रहे अर्थात सत को सुधार कर उसे वास्तविक दशा में ले आता है।

मन के सुधार का अर्थ केवल यही नहीं कि हम बुर कामों या बुरे विचारों से दूर रहें। बुराई से बवना अब्छे कामों की ओर अप्रमर होता, सबसे वेम आर सहात्मृति एसता, किसी को छु.ख न परचाता, सवका भला चाहना ऋादि तो प्रारम्भिक दानें ही हैं। इनके विता आध्यात्मिक मागे वें आगे पग बढ़ ही नहीं सकता परंतु इसके अतिरिक्त और भी बहुत सी बातें रोप रह जाती हैं। सुधार का वास्तविक अर्थ यह है कि सन की समस्त वृक्तियों में मंतुलन व्याप्त हो जाये। जडाँ पर जैसी आवश्यकता हो। बदि अपना कोन करें परंतु मन उनके प्रभाव से मुक्त रहे। उदाहरसा के लिए यों समक लीजिये कि सन के विकार में काम, क्रोध, लोस-सोह इत्यादि बताये गवे ें ख्रीर इतको दवात खाँग नष्ट करने के लिए कहा जाता है पार पह तो स्वासाविक बृतियां हैं जिनको पर्ण रूप से अध्ट करता अवंत्रव है। हुनरे यदि यह मान भी लिया जावे कि यह नण्ड कर दी जापें तो फिर सराज्य में रह ही क्या जायेगा ? बाग्तव में फिर वह सञ्च्य ही नहीं कहा जा पक्ता; इस कारण आजश्यकता इस दात की है कि इनको बास्तविक दशा में लाया आये ऋोर उनवें संत्तित स्थापित किया जाये जिससे कहीं पर आवश्यकता है विष्णीत इस हा प्रयोग न होते पावे । यह नक ही संभव हो कता है जब कि मत की विषयों साम्यावस्था को पाल हो जावें। सन के सुधार ले यही अभिशाय है कि सन को उस दशा पर ने आया जाये जैसा कि आरम्भ में था अर्थात प्रकृति से समातता हो जाते । परंतु यह हात तय ही संभव है जबिक इसके लिए ऐसे सहज और सरल साधन काम में लाये जायें जो मन की कृत्तियों में सन्तुलन स्थापित करने में सहायक हों।

### Parallelism In Nature

(Shri Ram Chandra ji President)

The only thing in existence, before creation came into existence was Divinity in its original state and every thing in essence form was merged in it. The process of manifestation started with the Kahob which stirred up a churning movement in the sphere of the Latent Motion. Activity revived and with it the force got enlivened and started its action towards manifestation. This line of action though in ferfect consonance with Divinity, appeared in its outer aspect to be somewhat different from it since it had taken another course aiming at manifestation. It may for that reason be denoted as the line of humanity, because of its close association with the formscion of man.

Both the lines are now in action—the Divinity and the Humanity—, running side by side, parallel to each other. But since creation was the primary object at the root, the line of Humanity began to acquire predominance and every thing, including Man began to assume a tangible form though subtleet at the stage. In other words the line of Humanity became the base of the entire structure. But its action remained subject to the dormant action of the line of Divinity, which was along

parallel to it. To the proper working of the force went on bringing out forms and shapes. As a matter of fact humanity could never have worked so well, unless it had proceeded along to conjunction with Divinity In short Humanity set itself into action conjointly with Divinity running parallel to it.

The actions went on multiplying and men along with every thing else began to assume a grosser and grosser farm. Every thing to the composition of man falls under the clause of humanity, with Divinity at the root of all and everything. It is for this reason that they sav that God is within man and the same view is held by almost all religionists. Thus our ultimate purpose ean be served only when we keep pace with Divinity and link at with our line of Humanity. , Now since both have come down from the one great God-The Absolute-, the humanity too, like Divinity, was in its purese state. The force of activity is it was but rominal at the time or it was so to say in a sleepy state, The jorks caused by actions and counteractions began to stir up a sort of wakefulness and variations and contradis tions began to come to view. Heat and cold made their appearance and began to a tin diverse ways

promoting formations. All these things entered into the composition of man and he became a conglomeration of all things in existence. All that we have now to do is to bring them again into their original state or in other words to restore them to a state of poise and tranquility, so as to keep up its link with devinity. The only way to secomplish it is by introducing into them prepar n oderation and we do the same in Sahai Marga. The routine practice of meditation really sime at removing immoderation therefrom by the action of om will, so as to keep up the balance Thus the humanity in us begins to get transformed into Divinity. That is in fact the exact sense conveyed by the term, Divinisation of man. This having been done, the parallelity disappears and both become almost one. Humanity, however, ean never be rotally extinct so long as one has his body with bim, because it has with it the force of creation. It can only be reduced or merged into Divinity to the max mum possible timit.

shock of some worldly affliction converts a worshipper of God. It is so because man being connected mostly with hung sire, the shock affects a depression in the

the of humanay, consider thereby a recumn. The gap is instancy field up by Dividity which is runcing parallel to it. The deeps the vaccum, greater and more permanent shull be she offers thereof.

Lo case of one who has attribed a practical cognizance of one since of divan-Moksha deving life, his line of homeouty sicks to insignificance and after he has left his body it disappears totally. This nominal sense of hun saity during his is assential, be one even a saint of the highest calibre and it is on account of this alone that he is sometimes faced with lower rendencies of mixed pertaining directly with humanity. If however, one, by virtue of the descripted completely, his death is quite certain.

of Sahoj Marga we go on reducing the intensity of force working along the line of humanity. The Divinity, thus begins to gain ground and parallelity begins to deminish. In other words humanity begins to get charged with the effect of Divinity, which in source of time begins to prevail all over. When this condition gets settled fully, the parallelity is gone and humanity along with its force of creation is reduced to insignificance.

We are then in close appreximity with the Divine and the problem x life is solved

Now God being Infinite, the man too, at that highest level of approach, is likewise infinite with in the sphere of humanity, of course. In other words the homan limitations are now all off and he has alighted on the vast limitless expanse of laffairy. experiencing the varied conditions of the space. Finally he arroys at a strige where variations tos having been manuformed into their original mate come to an end and changelessness begins to prevail all over. Here is comes about ? when human limitate as are a me, the expansion of self becomes unlimited, so much so that the entire universe seems to be contained within self. Anything then, that wrikes anywhere in the universe, causes an cohe in . his heret. Everything with in Mature is then in his I happile ge and perception. The expansion can never he said to be complete so long as it is not exactly so.

This is a secret of Nature which I have exposed harein, increase to bring people to a full understanding of the real meaning of complete Divinisation of man



## Abhyas or Divine Grace?

(Shri Ishwar Sahai)

The burning desire of a true aspirant is Realisation But what sense does the word carry, 13 somewhat a complicated problem especially for those who stand by reason and understanding. Their contention often is that unless they know what God is, they can not aspire for the realisation. This drags them into philosophical controvercies and argumenta tions which finally entangle them all the more and their problem of life remains unsolved for ever. It is so only because they have taken a wrong approach towards the problem. The real problem, in fact, is not that of realising the already 'Known' but that of reasisting the asolutely 'Unknown' and for that we, have to adopt the proper means. When that is done, knowing and anderstanding with by itself, follow in the wake, he wond expression though it may however, be even then.

What is to be done? As a matter of fact all that we stind in need of in our pursuit is the Divine Grace. which when secured solves the entire problem For this one has to make himself deserving of it. What may be the means for making one's self

descrying? The means, as probably every one knows are love, devotion and surrender. But one merged in materialism is hardly able to follow them though in the core of his heart, he might have some inking for it. For the parpose too we have therefore to depend upon God Under our system of sadhana—the bahaj Marga— we try to solve this difficulty by means of prayer. In the last two lines of the routine prayer followed in the Mission we implore for the Divine since to pail us up. "Thou art the only God and power to bring me up to that stage" indicates the same sense.

It is therefore only the Divine grace we are in need of from the very beginning. But that is in itself another problem for it is beyond the capacity of the abhyasi to have His Grace at earlier stages by means of self efforts. Here comes in, therefore the necessity of a Guru or Master who is the only being on earth who can divert the flow of the Divine current towards the abhyasi by the exercise of his own super-normal powers. But this refers only to a real Guru of calibre, completely merged in the Infinite and not to the professional disciple-hunters roaming about at large.

Thus at earlier stages the Divine grace flows into the abhyesi through the medium of the Master and for that he has to depend upon the Mester's grace which is in fact adection with the Divine . Grace in passuance with the oxiden, 'Cornas Brahm' It is therefore the Misster's grace that is first to be invoked, for having the flow of the Divine Grace of apon us Now the Grace, whether coming direct, or through the medium of the Master, is the same in both the cases. The grace coming from the Master is also the Divine Graci which is diverted towards the abhyasi by the exercise of the Master's supreme power and is on that account cared the Master's grace. As a matter of fact the only real job of a true Master is to connect the abbyast's link with the Divine so as to enable him to draw the grace direct from the Divine. So long as it is not so, the Master? kesps him recoing with the Divine Grace through his medium. Then the applyers has sequired the cepacity to draw the Grace direct from the Divine. the Chruis job is practically ever though even them he has to keep his watchful eve apon him for the sake of saleguard.

Now is the Master's grace to beinvoked? Obsidualy the sally way for that is to become

deserving of it What means are to be adopted for making one'sself deserving. Here comes in the abhyasi's job now. He has to under, take for the purpose, practices and sadhanas as might be helpful for his inner making. He has thus to take in what may be necessary and to give up what is detrimental to his march onwards. That is in fact the practical aspect of the sadhana, which can never be omitted under any circumstances. Thus the essentiali of abhyas or sadhana gets established without which no progress can ever be possible. Love and devotion being of course the basic feature of a sadhana is to be maintained and developed all through. Some are. found to be under the impression that love being the basic factor of the pursuit, the abhyas is not necessary if one has the Master's love in his heart. Consequently they are found to be neglecting abhyas on that account. But they have only presumed that they love the Master, without taking into account the real significance of it. In fact a true lover knows not that he loves and when one knows or thinks that he loves, he loves not in the true sense. In that case it is only an outward show of love, which amounts to flattery. Flattery is, beyond doubt. devoid of true love. Love includes with it obedience, submission, service and sacrifice. If this is lacking in (10)

path of love can never be away from it at any time. Besides real love has no motive or purpose at its back. It is love for love's sake alone, not admitting any thing else in it. It is this type of love which we have to feed the flame of, by the effect of our sadhana or abhyas. If the feeding is neglected or given up in any case there remains to view, not the true love but only a ghost thereof.

#### Jalks On E. R.

Dr K. C. Varadachari
M. A. Ph. D.

٧.

Ancient Jains used to call these two processes of prevention and throwing out nirjara and samvara. The entry of these particles makes for old age and heaviness (jara) and the other is the process which is totally acceptable for the becoming free from the heavy karma-particles (pudgala), and as such is called the process of samvara (altogether good-samyag-varaniya). Similarly it can be shown that the ancient bhakti schools proposed two basic practices called anukulya samkalpa (willing the helpful to ascent or love of God) and pratikulyavarjanam (the getting rid of the impediments to realisal ation). These two processes counselled by

the ancients is given a physical basis in the Heart at the two points where they can be prevented and thrown out. The individual may meditate on the Heart at these two points and imagine their purification by an act of will. This of course is a strenuous vigilance (abhyasa) demanding attention and act of will of pushing out and preventing. Indeed the tapasya of the ancients was a process of heating of the system to throw out the dirt and arma—matter and it is even said that the purification is done by the purgala getting out. Master has himself stated that these dirt and disease and karma pass out of us in the back in the form of smoke, and this can be observed.

In any case the purification must be centred on these two points. The same is more easily and quickly achieved when we utilise the Master's superconscious force through transmission directed to the removal of the dirt—disease. This is one of the gensons why abhyesis interested in progress are counselled to get individual sittings from the Master or the preceptors, as therir own will power is neither developed nor pure.

The Master has stated that the portions of the Heart, upper and lower which are bright and dark

and the points in the Upper region A and B, recur in the Higher regions also, of the Upper Fart of the Heart Region (in or above the forehead) and in the Mind Region and the Central regions as well. However they do not occupy the same portions there, for there is the inversion of the portion the Upper of the lower Heart region or Heart, becomes the lower of the higher Heart Region, and so on and so forth. Thus the principle of invertendo operates following the pattern of the twists and knots. IN THE ANANT KI OR (Towards Enternity) Sri Ramachandraji mentions as many as 15 granthis or knots and not all of them belong to the Heart Region.

The Abhyasis is firstly to purify the points A and B, and this can be done with the help of the transmission of the Master or with the help of the imagination of purification by means of the Ocean of Bliss or the Master's waves which do the purification in a superconscious way without the incidence of the egoism which attends all individual effort. (I have mentioned this in the article on the subject in the SAHAJA MARGA 1960 APRIL).

Sri Ramachandraji also mentions that sages (Rishis) usually descend in the Upper region of this

Heart and t' at is why several abhyasis begin to have the vision of rishis. This is what is meant by saying that t'e rishis descend at that point or part, Several saints have the vision of the Rishis like Narada, Vyasa and it must be presumed that they descend at this region of the heart. However the real experience of the Godhead in the Heart should be sought at this upper part and many seem to experience a flame or jvoti. Some persons form however seek to see their ista-devata at this place. This as has been pointed out means that a gross form is sought to be imagined inside in the same way as outside. This they consider is saguna-upasana or sarupopasana. But it is not. It is a transf rence of a gross form by imagination in side of oneself. The ancient Rishis of the Upanisads have spoken of the auspicious form of the Divine as jyoti etc., The ascent from this Heart centre to the Upper Heart Centre follows on the aspiration of the individual having been awakened. The course taken up is not the usual route spoken of by the tantric system of the six centres. Indeed it must be made clear as already pointed out that whatever may be the value of the six-centres said to be in the spinal cord in a subtle form of lotusses etc through which the

Kundalini is linked up, it is not with the Kundalini rise that spirituality rises. The ascent of the Kundalini through the muladhara. svadhisthana, manipuraka, anahata, visuddha and ajna is not shown to be the way of getting rid of Maya or crossing the Maya. They are centres of power which are utilised by some yogis for aisvarya etc and as pointed out Gurdieff and Ouspensky they are kunda-buffers which impose illusion firstly on others and subsequently on oneself. But to the person who has gone beyond the First Mind of God or reached the Central Region it is possible to experience the kundalini and the power of the several centres pertaining to it in the natural way. This is what the Master says.

Master in fact has stated that the passage of the soul's pligrimage or travel to the Ultimate and the Infinit: follows broadly a different rout: or centres. This is not mentioned in the Efficacy of Raja yoga. But the centres can be mentioned as citta, jnana, atma, tejas (fire), and air (water). These centres in a sense form the panchagni (Five Fires). The experience of these five centres or travel of them leads to the perfomance of the

(15)

panchagni vidya. This is of course different at first look from the Upanisad vidya of the same .name.

The Higher region of the Huarthis reached by the travel or pilgrimage to the same through the ! fiv: fires. The knots at these centres are untied by a process of reversal or loosening the strain by a pull down as nad when we untie a knot. Aswe untie, the loosening itself helps the quite flow of the vibrationary or vibrating energy of the soul. This as pointed out is a long path and the Grand Master has discovered and Sri Ramchandraji has perfected this method. This passage which used to take ages for many to pass and which even some of the most advanced souls of the modern day have not crossed, could be effected by Sri Ram Chandraji in six months. The B point is important for by cleaning it it is stated the corresponding B points in the Higher regional Centre of the Heart as well as those in the Mind region get cleansed. The points in the higher centres are called A1 and B1, and A2 and B2 and A3 and B3  $\,$ and so on. The Superconsciousness travelling in these regions are called D and D1 and D2 etc. D refers to divihe consciousness and D1, D2 and so on are super-fine conditions of the Divine

Consciousness operating in the different regions. Thus we can see that this Divine Consciousness is not unifor but reveals levels of refinement. However it is least infected with any obstructions and impediments or impurities. The transmissive power of the Master's D3 consciousness is such that it operates in such a way in the regions as to remove all obstructions and impediments in the abhyasi receiving in within himself or in a way identifying himself with the Master as his perfect instrument or servant (dasa).

# My master of this world and Beyond.

(Shri R. C. Saxena)

During these last seventeen years, I have been in constant touch withthe Master and during this period, I have questioned him thousands of times and got replies there of. I donot know of a single occasion when his reply to my question complicated as it seemed to me, though very short and crisp, had failed to satisfy me. His replies were very scientific with a lot of reason behind them. His method is scientific, his every

thing is scientific, appealing to one's logic and reason. He believes and naturally we believe in Raj Yoga, given originally to the World by that Great Avatar Lord Krishna during Mahabharat days The wisdom of Lala Ji and consequently Babu Ji lies in the fact that the system has been modified and made easy so as to suit the present day conditions. Change is the essence of life. Every body changes, every thing changes. The circumstances of the Mahabharat days, the customs and behaviour and all other things of these days are to-day nonexistent. In their places some other things, some other circumstances have taken place. It is therefore, very proper and very appealing to reason that the system should be so changed, of course, for the good so that it may be applicable to the present day to conditions and may be efficacious. It is quite clear we cannot live in rigid dogmos and circumstances Everything should change according to the times. If you give me the shirt which I used to wear when I was a boy of eight years now, when I am a grown up man and if I try to wear it do you know what will happen? The shirt will be torn to pieces. To save the shirt being torn asunder you have to ensure that I get a shirt of my size of the present This arguement can be applicable to

every thing, in life, so you can well imagine what a great reservoir of mental fore-sighted-ness and wisdom, lies in Lala Ji and Babu Ji that they modified the system so as to be suitable for the present times 1 is due to this that people with proper common sense would appreciate it and would like to adopt it and they do so. Of course, there is one draw-back. People with rigidity in out-look, adherence to the age old dogmetic principles may not be attracted to it as much as those with clearer and uptodate vision. But here also, I do not think, it would have been a good piece of work, if old. out of date things would have been allowed to be retained, simply for the sake of such persons. In that case, it meant that the system would have he ped to keep them in the mire in which they are at present due to their adherence to every thing which is old, howsoever, out of date, cut of tune, with the present changed circumstances, it would have been The system in order to improve manters and to take such persons out of their rigiday and out of their old notions which are doing no good to them, rather which are positive hinderances, in their march onwards, should be brought in line with the present. And this has been done by the Master in bringing out to the fore "Sahaj Marg", an easy way to the

greatest attainment in spirituality as the name itself denotes. According to the Master, "Nature is simple and simpler should be the ways to be with the Nature". If one is with Nature, what else remains to be achieved that I donot know. So, "Sahaj Marg" is the way on which we have to move ahead constantly and it is the surest way to take to our "Destination". The vehicles to tread the path are also quite simple. Medit: to as per methods told and get the transmissios from the Master direct or through his accredited preceptors and you go ahead with speed. According to old sayings, Liberation was not possible even in many lives, but the credit goes to my Master who has made this possible even in one life and that also within the reach of all and every body who aspires for it, has the required faith and does what he is told to do, with regard to following the methods of meditation, in vogue in the Mission.

1

Of course, it does not mean that one can do without a Guru. The Guru, who has already travelled that path, who knews the way fully well, who has the fullest knowledge and experience of all the nooks and corners, of all the pit-falls, ditches and other hurdles in the way, would definitely lead

the way for you through safer channels saving you from all these trouble spots of the path and would take you to the Destination in definitely a lesser time. So you see, that with a right type of Guru, you save time, you save troubles you cross the hurdles of the way, without wasting time and energy, due to his masterly help and proceed on and on smoothly and easily. Hence, Guru is an imperative need and one cannot forego this extreme mecesoity.

Universal love is the theme of his teaching. Humility is the essence. If you see the Master, he is love and humility personified. In the beginning of my coming to him, I once wanted to drink water and I expressed such a desire, with the sole purpose that he may ask his servatt to bring water to me. To my utter amazement, he quickly went to the hand-pipe, drew water out of it and brought it to me himself. I felt so much ashamed and belittled. He marked my this state of mind and remarked that however exalted a person may be, he has only the right of that much work to be got done for him by others which he can do himself for those. What a noble idea and what a greatness? To him, all big and small are equal. In the Mission, there are

hundreds of brothern at present but each of them is equally dear and near to him. Each receives his equal attention. I bet, no body can say that he has not reserved equal measure of his affection and love. Each and every body feels himself to be quite near to him.

He does not take himself to be a Guru, I think this idea of Gazudom does not touch him even on the fringe. He has himself written something against it in one of his books "Reality at dawn". Instead he maintains a brother-hood. Every one in the humanity is a brother to him, mind you, a real brother, vather more than that. According to him spiritual science is a very vast subject and he himself is a student, of course, in a higher class and we in the Junior classes. So, h helps our studies as a senior student only. But I think that this saying of his is also a height of humility. In my opinion, he has read all what is needed to read in spiritualism and nothing is now left for him to study. He has the highest approach He is a real Master.

So far as I am concerned, I have told you before, that I love him-He is my beloved. I have faith in him, an absolute faith. I trust no God,

except the Master He is my God. His every action and every word, every movement, his every thing is loveable to me. Not even an iota of doubt creeps in to my mind regarding his any thing. To me his word is Supreme I have every faith and every belief that at his feet lies my destination, my every hope, my every thing.

But, dear readers, you say, you donot believe all that I say. How can you! We live in a world to-day which is full of strife, full of suspicion, full of hatred, full of four. Living in such a world, we have created similar "Sanskars". It is, therefore, but natural that we are suspicious of others. We are not prepared to believe what others say This is not bad. Why should you believe ma and in the alt mative why should I trust you? This is a scientific age. The results obtained are the proof of action. Hydrogen and Oxygen, when mixed, will bring the result of producing water- a clear out affair. We wait for the results to prove things I also do not want you to delieve blindly what I say Blind faith may be a bad thing. I also d'd not believe in blind faith. I even now donor b lieve in it For this, you have to take the brouble of approaching the Master himself to see things for yourself I tell you once again that

such times were there never before. So easily, spiritualism was never distributed. So be quick, runh up and come to the Master, and then she for youself and feel for yourself the truth of what I have said. In your this endeavoue, the search for truth, I wish you the best of luck. May God be with you.

## My Experience of Sahaj Marga

(Simi Randavendra Rao B. Se., B. E., W. I. S. E.

Beloved Babuji, brothers and sisters,

The condition prevailing here is to pure, calm and sor ne that it is reminding me of our real characteristic. It is stoned so subtle and light that if I unter a single syllable, I am afraid it may spoil the correct feeling.

However, by your kind permission, dear brothers, I am taking the liberty to venture to speak on this holy occasion or to prattle about my own experience. My thoughts naturally get centred round the Great Personality at whose sacred flet we have gathered today to pay our homage, to express our graticule and to pray for our spiritual elevation still further.

How this personality has become the centre of my thoughts is a mystery, yet unsolved. Is it due his power of attraction and sharm, or is it due to my love and devetion, or is it due to both or else is it due to some cause entirely unknown to us. secret, hidden and mysterous? His power of attraction is ruled out because he has repeatedly denied all power, all attraction and all charm. My love and devotion do not come into the picture as I have put them out of myself long ago because of - well let me not indulge in my autobiography in detail Or else, most probably it all started with my assumption that he is the most probably it all started with my assumption that he is the most sutractive, most charming and most powerful being and I started to admire my own image with love and devotion. But this master knows his business well. He coolly put our love stating that real love is not the emotional onthurst; and stuck a heavy blow at the devotion stating that real devotion is not flattery And. finally he has dissolved the very image which I had so fendly clung to, stating that the image is not the real thing.

I had seen a country dog here. He appeared to be quite content and happy. But once he went

into the street, joined other dogs, forgot his home and Master and became a street-dog. After some years he became old and famished. He came back here, back home, back to his compassionate and forgiving master, lost his Street-dogness and became really happy and contented. My case is a most similar to that dog. The only difference is in the longer periods of time and greater worseding of condition in my case. By His grace, at least some traces of the dog's sense of Master and home were left for the return of the native to his real home and Master.

How many centres I had formed for my thoughts: How many prison houses I had lived in, thinking them to be my own homes: Above all how many masters were there for me: It was a great illusion, But as long as it lasted, I had been dancing madly. There were pleasures no doubt, but each pleasure was followed by the abominable hangover. The pinches of pain were unbearable. All the struggles for enjoyment were merely the struggles to forget the painful kicks. All expressions of self assertion were nothing but secret yet violent refusal to see the self directly. In order to run away from ugliness I was becoming still uglier by forming more

desires out of fanciful attachment, by creating friction, heat and anger, due to non-fulfilment of the desires and by losing my sense of right and wrong due to heat and anger. So that was the end of any hope of rectification.

Dear brothers, please do not think that I did not think of spirituality or yoga earlier. Yes I did meet a few gurus. One had offered to give me "Manthropdesham", another had promised to help me on the path of the orthodox religion. I had also studied the more impressive works regarding the promise of the advent of the Superman and the lofty ideals of the contemplation upon "who am I" etc. But in all these thoughts and their preachers I could find only yet another kind of doggedness which could not make any deep impression on me. I found that the demand was greater then even the promise in them.

While I was at the brink of disaster, Master came to me with the idealogy of Sahaj Marga or the Natural Path. He is so kind so compassionate and above all so human that he demanded nothing of me except my sincere attention with simple trust. In the beginning his very simplicity, huming and

1

originality were coming in m way to pay any serious attention to him or even to have any faith in him. But having seen my miserable plight, Master took pity on this wretched being and transmitted to me the Divine impulse.

This was really an entirely new experience for me, this transmission of the Divine impulse: I knew that the holy scriptures taught that the world is transitory and that one should remain unattached with the worldly ties I also knew that the gurus have preached to repeat the words that the world is Maya and that "Aham Brahm Asmi". But I never imagined that these states can actually be experienced in real me by the transmitted power of the Master, in the most natural way without any artificiality what-so-ever. I was given to understand that hard and tiresome practices involving the attainment of specific postures of body and control of breath were absolutely essential to meditate on God But I could never imagine that by meditation according to the method of Sahaj Marga the aim of yoga can be attained so easily and naturally by the help of Master. I was told that the power of Kundalini should be awakened by the purification of the lower centres, in order to proceed upwards. But it was a surprise to see that the meditation upon the heart according to the revolutionary method of Sahaj Marga purifies all the lower centres and these are automatically controlled by the higher centres in due course. The Jagadgmus had completely disheartened me by declaring that realisation of God was not easily possible for the dirty house-holders (the house-holders are always dirty for them) and it was an extremely difficult task involving hard labour and rigorous imprisonment in the Sanyas Ashrama for innumerable lives (janmas). But here I came across the most promising and the most easily practicable and available method as well as the Master as the living example.

Here is the reliever of the great load from the heavy hearts. Here is the great surgeon to perform the painless operation upon the willing patients suffering from the cancer of their own malignant creations. Here is the great destroyer of all evils and the great creater of a new brighter world. Here is the Lord of liberation and the highest spiritual attainments. Dear brothers, take refuge in Him and surrender to Him in toto with full faith and confidence. He will deliver you all from all sins. This is the secret remedy for which the entire world

has been longing since ages, yet the world at large knows it but little Such a one is rarely born even once in a thousand years and we are extremely fortunate in having Him in our midst. A golden oppurtunity has come to as Let us exploit it to the fullest extent of our capacity. This can be the only tribute which we can fittingly pay to the great Founder of Sahaj Marga on this auspicious occasion of the birth day of the Samartha guru.

May He live long amidst us illumining our hearts for ever, Amen.

# Emotional Integration a post script

(S. C. Srivastave M. A.)

Is it useless to talk or emotional integration of our country now!

No. In the wake of Chinese agression our politicians and their followers have either become silent or their clamour has been drowned in the mighty furor; caused by war on our northern and north eastern frontiers. They seem to be united by a common fear. It will require some time and systematic approach to root out the feelings of separatism in our country to east in one mound.

We have to search out those under currents of Indian life which have sustained it so far. Only by replenishing those stores of vitality and by making people share it more and more that we can think of revitalizing our people who may stand bold and upright and declare: This is our mother and we are children of this soil-

A race is united by adoring common heroes. Who are our heroes? Whom do all pay their undisputed homage? Ashoka! Akbar! Pratap! Shivaji! None in the complete sense of the term. Ashoka might be branded as an aggressor converted to peace. Much glorified Akbar has suffered an eclipse. What to talk of Pratap and Shiva Ji, even Ram son of Dashrath and the here of world renowned epics, has to face debrinking sneers of certain people in the South.

Yet we honour certain qualities in them- The reaction of Ashoka against war and cruelty, the philanthropy and honour for knowledge in Akbar and the sense of fighting against tyranny and in justice in others. If we think deeply we will find such traits at their highest in the Saints of our country. Leading a life of renunciation, learning and divine pursuit they had earned a prestige

that the rulers of the state bowed before them. But before they could rise to this eminence they had to prove worthy for the same through austere life and deep knowledge.

Our country has braved all the vicissitudes by feeding upon this vast store of energy created an unbroken line of maints. In our mad rush after secularism, we have pushed all those saints in the darkness of obtivion and are feeling proud like a crow plumed with peacock feathers. India has lived in Vedas. Gita and the works of great saints, decreate a feeling in people to read them. Revive the spirit to go round the country and visit holy places. Start pilgrimage because only tourism and sight seeing will not reveal the secret majesty of a mountain cave, a peak, a temple, a river, or a tank. Teach Indians to be Indians in spirit and all the problems of integration will melt away like snow in the sun.

Pilgrimage and study of some basic reader of Collection of gems from the scriptures will revive the basic structure of Indian mind But to present facts and achievements in their true perspective another attempt is to be made by thinkers and historians of our country- an attempt which diplorably remains uncared for till now.

It is the need of a history of the religious of our country a history to slow the rise of different currents of religious and philosophical thoughts. Vedic seers were the visualisers of those truths which dawned naturally unto them as the rays of the morning sun full on the peaks of mountains. Then this light of knowledge travelled down to the valleys of thought and a social and religious ethics was appended to it. Knowledge of those truths remained upper most and ascetic life as its chief support continued till the advent of Shanker and Ramanuja. These saints travelled far and wide and Shankaracharya has the unique credit of establishing four great centres of worship in the far and of our country.

During the period after Shankar and Ramanuja when rulers were busy fighting among themselves These saints like Kabir, Tukuram, Alwars, Chaitanya, Guru Nanak, Gyaneshwar and Tulsidas and so on went round the country to keep the spirit alive. It was the secret of Gam he's success that he could connect himself to his store of power and infuse the masses with the same tremendous power.

This is just a sketch, It requires the labour of highly learned people. Ahistory of religion and philosophy is the crying need of the country today.

The establishment of Sri Ram Chandra Mission, Shahjahanpur U.P. with its wide spread branches from Pathankot to Tinsukhia in Assam, to Tirupatti and Madras in South—is the latest step in the direction of emotional integration of the country. Year after year on the holy Basant Panchun cay gather devotees from far corners of the country in Shahjahanpur and one can see how the spirit of brotherhood is fostered among the participants. The President of the Mission makes tour to far regions of the country without any propaganda or pomp and show. Spreading the message of Divinity, the Holy Master is helping towards the spritual reconstruction of world through India.

On one hand, when our country is building up her muscles in the form of military and social service organisations to repel any invader, we should not ignore the fissiperous tendencies that keep lurking with in the nations. Let historians develop the mind of the nation by writing the history of integrated soul of the country, let government and other

organisations train up the museles of the country to be strong: But after all, let the Missions like Shri Ram Chandra Mission flourish to weld the mind and body into one unified personality and present our country before the power maddened people of the world and say: Lo, this is India.

