# sabaj marg

(Bi-monthly, Spiritual)

Registration No. R. N. 12620/66

SIUP (K/MA)

Volume XIV



Shri Ram Chandra Mission

SHAHJAHANPUR. U. P. (Hedia)

| Vol. XIV All rig                | hts reserved | •               | No. 1  |
|---------------------------------|--------------|-----------------|--------|
| Editors:                        |              | January         | y 197  |
| Dr. C. A. Rajagopalachari       | Yearly       | Subscription Rs | s. 6.0 |
| Dr. S P. Srivastava, M A., Ph.D | ).           | Single Copy R   | s. 1.2 |

# **CONTENTS**

| English:—                          |                                       | Page    |
|------------------------------------|---------------------------------------|---------|
| 1 Editorial Notes & Commer         | nts                                   | 1       |
| 2 Grace                            | C. A. Rajagopalachari                 | 4       |
| 3 On Creation                      | Sri A. Lakshminarasimhan              | 5       |
| 4 Third Dimension of Pers          | y Prof. Suresh Chandra                | 7       |
| 5 Our Master & Our Prayer          | r. P. T. Jagannadha Rao               | 11      |
| 6 Thought on meeting Babuj         | i Shri Ravi Varma                     | 16      |
| 7 Sahaj Marg-Catechism Que         | stions (Series 2)                     | 17      |
| 8 Your Attention Please            |                                       | 19      |
| 9 A Request                        | Secretary                             | 23      |
| हिन्दी: <del> —</del>              | •                                     | ·5<br>F |
| १० वेद की वैज्ञानिक व्याख्या       | श्री रामचन्द्र जी, ग्रध्यक्ष          | *       |
| ११ संस्कार-भोग में प्रागाहुति का म | <b>।हत्व सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी</b> | 9       |
| १२ मेरे तो गिरघर गोपाल दूसरा न     | कोई श्री रामापति डींगर                | १५      |
| १३ ग्रनन्त यात्रा >                |                                       | 38      |
| १४ सहज मार्ग की प्रशिक्षण पद्धति   | ग्रध्यक्षीय भाषगा                     | २४      |
| 15 List of our Publications        |                                       |         |

Views and opinions expressed in articles published in this journal are not necessarily views or opinions of the Mission.

# **Editorial Notes & Comments**

We have great pleasure in extending our heartfelt greetings to all our Readers and our best wishes for Master's Blessings in this New Year and in the years to come!

Our worthy Preceptor and Director of Research, Revered Dr. K. C Varadachari has been passing through a crisis. We offer our prayers to Divine Master for the early recovery to normal health of Dr. Varadachari and request all our well-wishers to join in the prayer.

Our German Lady Preceptor, Frau Ruth Koch arrived in India on 26 December and after species a few days at Bombay, arrived at Madras on Sunday the January 1971. She left Madras by air on Sunday 17 January for Delhi and reached Shahjahanpur in the morning of 21 January. She proposes to bask in the sunshine of Divine Grace for 9 days and then leave Delhi on 31st January by air for Frankfurt in West Germany. Her regret is that the inexorable timings of a chartered flight prevent her taking part in Basantotsav at our Mission Headquarters. We wish her and her Preceptor husband Herr Robert Koch all the Blessings of Master.

Our French Preceptor Monsieur Andre Poray arrived at Shahjahanpur in the company of our English Abhyasis Mr. Elidir Davies and Mrs. Vera Davies on 19 January, for an initial stay of 5 days. It is possible that they will get back to Shahj hanpur for joining the Utsav. Mrs. Vera Davies has been granted permission to impart Spiritual training. We offer them all our heartiest welcome and Master's Blessings in this New Year, as well as the full benefit of Divine Grace.

Our Preceptor Brother Dr. A. Lakshminarasimhan left India with his wife, son and daughter on 21 January for Copenhagen (Denmark) for a 3 year term. His familiarity with that city and friendship with our Abhyasis there and our Lady Preceptor Mrs. Birthe Haugaard, will enable him to carry on the great work of the Master and the Mission so as to make Copenhagen a valuable centre of the Mission. We wish him and his family success in all their endeavour and a safe return in due course.

We are happy to announce that the target of 100 Life Subscriptions to the Sahaj Marg Journal has not only been achieved but has also been transcended. We offer our thanks to the General Secretary of the Mission and to all those responsible for this wonderful response to the Mission's appeal in this behalf. A complete list of Life Subscribers is published in this issue.

Subscribers have no doubt noted the fact that commencing with this issue, each subscriber gets his personal copy by post direct. Those who have not completed and sent the blank card attached to the November issue are liable to miss further issues unless they complete the card and post it to Mission head-quarters. Those who have not paid their subscriptions uptodate are requested to send their remittance at once.

The first lot of questions (Catechism) has appeared in our November issue. We request experienced Preceptors and Abhyasis to send us their brief answers to those questions at an early date. The 2nd lot of questions appears in this issue.

In the September issue we had mentioned that suggestions for improvement of the Journal are always welcome. We are happy that we have received a few suggestions which are under consideration. Perhaps some of our other Readers would like to offer some

suggestions too. We therefore propose to wait for a month or so and then take our decision. In the meantime Readers will appreciate that the Mission Working Committee will have to be consulted where major decisions are needed.

We repeat our request to all Members of the Mission for material – in English and in Hindi – for the revision and expansion of "Thus speaks Shri Ram Chandraji." We also repeat our request to Centres to send us brief reports of their activities for inclusion in the journal.

Basantotsav this year will be observed on 30 and 31 January and 1 February. As usual the observance will consist of 1-hour meditation sessions morning and evening on the first 2 days and in the morning of the third day, as also offering Bhog to Grand Master on all days. There will be no ostentation or undue expenditure, and devotion and dignity will mark the proceedings. As usual there will be an unremitting shower of Pranahuti on all 3 days and we pray for full benefit to all Members of the Mission in India and elsewhere and also to the rest of Humanity.

Namasthe!

Shahjahanpur 25 January 1971

Your Editor.



# 'GRACE'

Lives un-numbered I have spent
In search of THEE, but not in vain;
The quest has led me, sore and spent,
To lay my SELF at THY feat twain.

What matters now the quest was long,

Tribulations and bars galore,

Since in the end the sweet swan-song

Has wiped out all that went before?

GRACE un-merited on me has poured,

My sins wiped out and made me pure;

Thro' 'ternity my wings 've soared

To reach REALITY certain sure.

The end's in sight, but the way still long;

The feet are leaden, but brave my heart;

Gone are the days of doing wrong;

No more am I from Thou apart.

THY GRACE has ever in-dwelt in me,

Tho' unbeknownst to unconscious me.

Consciousness now's alert in me,

May I, for ever abide in THEE!

[ C. A. Rajagopalachri ]

# 'On CREATION'

( From Master's letter to an abhyasi )

My view about the creation of the world is scientific. That is correct because it is based on my "anubhav" (direct inner experience). Of course I have not expressed anything about the animal kingdom in my books, purposely, for the reason that it will not serve the purpose I stand and strive for.

When energy came down from the Centre, it turned into showers; and there is reason for that also. The showers which crossed a short distance were more potential. The perpendicular distance is the shortest from the base. So, nearest to the centre. humanity was formed, and brought in its share wisdom, intelligence, shape and colour. The line which traversed the long distance and was far away from the centre, gave birth to the animal kingdom. The shape was rough and intelligence poor. Small species were also formed, far away from the base. I have read Darwin's theory of evolution. It is very interesting. No doubt he had given a new thought to the world of thinkers. But I have many points of disagreement with the theory which, if I begin to discuss, will make this letter very long. For your interest, I may tell you that Hindu mythology tells us that an animal evolves and becomes a human being after many deaths and births, and human beings also devolve and become animal and lower species. If I begin to prove that man can become animal and animal can become man, this letter will become a booklet. Leaving this aside, I am coming to a purposeful point i. e., unrayelling the knots or granthis.

The granthis or knots have energy within. But energy is immersed in matter, or in other words, the two have become like a cocoon. In Sahaj Marg system, energy remains predominate and matter gets aside. So there is no question of one passing through devolution. In this system, the energy becomes pure and original. We can utilise that force for constructive as well as destructive work. But this is a vow for saints in India that they never utilise for destruction unless ordered by the Divinity. The energy itself in the long run returns to the Absolute – the cause of the power. The whole matter – every particle of the body becomes energy and then goes to its absolute. This I explained to Mr. Poray while we were touring in car. Einstein only knew the method to convert mass into energy, and not beyond it. In short, I can say that energy can also be converted into mass and this is a very easy job.

(Furnished by Sri A. Lakshminarasimhan, Copenhagen, -Denmark)

# Third Dimension of Personality

( Prof. Suresh Chandra, Srinagar (Garhwal )

We are bound by Time and Space. Sahaj Marg adds the third dimension of transcending both Time and Space.

Before the creation started everything was in perfect balance. Everything was in the subtlest form round the Centre which is the subtlest of the subtle, defined by Sri Babuji as Zero or Grand Negative. Nothing was separately discernible—— all was one and one all. All limits were merged in limitlessness. In other words, the very idea of limits and limitlessness was absent. When the hour of creation arrived an imperceptible stir—— a kshobh—— disturbed the balance and currents of energy started flowing outward. Space was born and Time grew up. The energy continued flowing into many channels. Knots were formed and with ego human personality assumed its from in the grossest scheme of things.

Thus modern man got entangled in the effects of Time and Space. The effects of Time and Space went on taking gross forms and impressions, Sanskaras increased round the soul of man. The crust of Sanskaras or impressions goes on thickening from one life to another which adds a sense of heaviness and complication in man's life. The individuality of soul which was in its purest form at the time of creation gets so much pronounced on account of collecting grossness that a man starts feeling more and more alone in this material world.

Modern sociologists believe that a man is a product of heredity and environment. Heredity is the passing on of certain traits and tendencies in the scale of time and environment is the physical, psychological and emotional effect of the surroundings of man. They see a man born with certain traits living in the context of natural and social surroundings. Looking from a distance this idea seems quite correct but the idea does not sound very well when examined from close quarters.

Is man bound only by heredity and environment? It is too mechanical a concept. Man is not a helpless product of time and space. Of course, time and space form the two dimensions of human existence but they are surrounded by a Third Dimension—— that which is beyond time and space. Is it possible to achieve this third dimension bound as we are by the dimensions of time and space? To a materialist it is an impossibility but to the follower of true spirituality it is a practical possibility—a living experience.

And it is here that the greatest and unique contribution of Sahaj Marg system lies. This experience of transcending the limits of time and space and rising in the abstract through living experience of true spitituality is a fact borne by the experiences of a large number of followers of the system. The day a person steps into this path his personality gets warm with the awakening and widening consciousness. The personlity of modern man is characterised by a sense of loneliness amidst the crowd, a straw helplessly borne away by the current of time. Human race has suffered two global wars and the third is hanging on its head like the proverbial sword of Domocles. All efforts to recreate the morale of man today are put to naught by the utter frustration that has got mixed with the blood. Life has been burdened by ever increasing weight of unknown fears. How to shake it off? How to enjoy the original freedom of soul?

The path lies back to original condition through the crusts of Samskaras. The thick coverings of grossness have to melt away. The coverings which make the individual soul so lonely, helpless and frustrated must be broken. This is done by the touch of a latent power in man called the Will Power. But by the burden of Samskaras— this will power lies crushed and bowed. Unfortunately all the systems of religions and practices have only added to this thickening of layers of impressions because after those who had direct appoach to Reality and Original freedom, persons started presenting and guiding their followers in their own imperfect manner. They could not devise a method by which within the limited means modern man could attain the original condition.

It is the Sahaj Marg Sadhana, a system perfected by our Babuji Maharaj, which takes a man to his original condition within the span of a single life. What Dr. K.C. Varadachari has praised as the greatest discovery of spiritual field is the Manas or Chit lake which fully corresponds with the first or the original mind. As soon as we meditate upon the heart, like the key of telegraph as Babuji explains it, the Centre or source is touched and currents of divinity start flowing in. But to make the inflow of divinity effective the method of cleaning the impressions is also undertaken. And above all through prayer, which is a direct communion with the Infinite, the approach to limitlessness is assured.

The result is reawakening of Will power, stimulation of Manas or tendencies towards spirituality and widening of consciousness. Frustration, helplessness and lonliness which have mixed with the blood of man today are purged out and he enjoys a cheerfulness, buoyancy and strength within. Restoration of one's

being is the first step and on its foundations man's soul stands basking in the sun shine of original freedom. A confidence to share the life of others, a feeling of pure love and a happy agreement with one's limitations form the later experiences. In a natural way universal brotherhood, social service and sympathy rise to make life a piece of infinity and eternity. This is the life within life. This is the positive assertion by approaching the subtlest of the subtle—— the Grand Negative—— the Zero. This is the contribution of Sahaj Marg system which can not be expressed in words. It is to be experimented with— an experience which openly challenges people to try and test it. Let the humanity taste this third dimension of personality on the holy day of Basant Panchmi— the day when our Grand Master came down to this earth to make mankind really free.



WITH BEST COMPLIMENTS FROM

Phone: Office- 43566, Resi.- 44714, Factory- 46659

# MALLIAH BROTHERS

SALES & SERVICE
PAINTS & CHEMICALS
Gowliguda
Hyderabad-12

# 'Our Master & Our Prayer'

( Dr. P. T. Jagannadha Rao, Tirupati )

Our Master is infinity in finite; that is to say Our Master is the infinite God in the finite human frame. Does this statement look absurd and strange to the common logical sense? Yet it is a proven fact.

Suppose you keep an open and empty pot in open space. There is space within and without the pot. The space is infinite. The pot is finite. No value is attached to the presence of the pot. The pot may break off. Even in its absence or presence infinite space is always there. Because the pot is empty and void of all contents there is space in it. If one vacates his body and mind of all sense objects and thoughts, God enters into it auto natically. The infinite God will be in that finite body. It is only with this understanding Jesus Christ said, "Believe me, I am in Father, and Father is in me." He speaks in terms of the infinite space, not the finite pot. When he was crucified he said, "O Father, remove this cup from me not at my will, but at thy will" He disowns the body.

If one thoroughly understands that every animate cell and every inanimate particle is governed by Divine Will, he has no place for himself, and his next duty is to surrender unreservedly to God i.e. empty his body and mind of all sense objects, and vain thoughts. Then the body becomes a temple and God resides in it, as agreed by all religionists and philosophers. In other words, God takes possession of the vacant human frame from which time His Will prevails and His orders are carried out.

The personality depicted on page 55 of 'Efficacy of Raj-Yoga' and referred to in the publisher's foreword is no one else than the author himself, Sri Ram Chandraji. If one goes through the book and understands it, he will realise the truth by practical experience.

Our Master is the true Bhagavan - Bha: Effulgence: ga: radiation; wan: one who has. Thus the ward Bhagavan means one from whom effulgence or divine energy radiates. Effulgence is used to represent Bha, but Bha means the astral, lustre, Divine luminosity, the source of all light and brightness. It is the ultimate divine force that upholds all worlds. The ultimate divine force is overflowing from our Master's body pot. Our body pots are not able to receive that force as they are filled up with worldly rubbish. It is therefore that our Master took to the task of transmitting divine energy into our heart, after cleaning them of all the rubbish in them. Water flows from an irrigation tank but a farm may not get water and derive the benefit unless the canal is scraped of all obstructive rubbish and gradients maintained. A powerful radio station may broadcast but it will not be received properly, unless the receiving radio set is in good working order and the weather clear. So also our Master transmits Divine energy into us. We have to brush up ourselves and be in a position to receive it by self-surrender. This unique feature of transmission is the quality of what is called Bhagawan.

Once I put a silly question to my preceptor "Is our master aware of all abhyasis to transmit the Divine energy? The ready retort was "Is God aware of us all?" I immediately found out where I went wrong. Awareness or consciousness belongs to the lower mind Manas which is silent in Master. I put the same question to me in a different way. "Is the irrigation tank aware

of the field to which it supplies water? Is the broadcasting station aware of the several receiving sets? If the former connects the farm to the tank with a canal having gradient, water automatically flows into it. If the operator tunes the correct wave length in clear weather the set continues to receive all that is broadcast. If an Abhyasi with the help of a preceptor clears his heart and links it with Master the Divine energy flows in to him from Master always. Our Master need not necessarily be aware of us at all. It is our duty to commune with him. During such spiritual communion, we unconsciously empty ourselves or surrender completely into the master and the Master in turn enters into us. This is explained in Master's article "A Faqir's wealth" published in Sahaj Marg Journal volume XII No. 4.

Our Master's photographs taken, perhaps two decades and odd back, is printed in the first pages of the book, "Reality at Dawn." Did you ever observe it keenly and try to understand him. Subject to correction and with apologies, I try to interpret as for as my knowledge goes. His eyes are open but he does not see any thing. His senses do not perceive nor does his manas the lower mind conceive. He is identical with ultimate Reality. When he is one with the whole universe or when he is in cosmic consciousness, he will be able to know what has happened, what is happening and what is going to happen in any part of the world (in the clairvoyant state). It strikes him and he reveals it. How? Suppose KALIDASS the author of "SAKUNTALA" takes the part of Dushyantha. Though his speeches and actions are limited to his persona as Dushyanta he has the knowledge of the speeches and actions past, present and future of all other actors in the drama. Similarly a clairvoyant becomes one with the author of Divine Will and knows all things, past present and future.

In about the year 1947 it is in this clairvoyant state that he foretold some events to happen at a later date and they were discovered by the scientists in 1969. Please see the article "Prophecy comes true" by Suresh Chandra in Sahaj Marg Journal Volume XII no. 4. Clairvoyance is only an intermediary by-product got in the middle of the path to the goal of human life. Our Master had the healing touch when he was a student. He had clairvoyance, when he was a yogi. He is now above all such material things as he is one with GOD, transmitting the potential energy, expecting every Abhyasi to get up to his state.

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

To the understanding of a common man, prayer means a hymn or a stanza, in flowery language, in praise of God, which is nothing but flattery, or entreaty, a begging for wealth or health. Different methods of prayer are adopted by different missions. Some choose to repeat their prayer, one hundred times or so and become prayer-mongers: some read their prayer, which is a combination of extracts of prayers from various religions: and so on.

The Prayer of this Sri Ram Chandra Mission is nothing short of complete surrender and it is above all religion. Master is the Goal of human life and at the same time the God who up-lifts the surrenderer to His own status. This prayer is said only once at the very commencement of meditation, of which it is a precursor. It is a verbal prognostication of the idea or thought of meditation. This Prayer is unque by itself. Master said. "Prayer is begging: Meditation is having," (Sahaj Marg. VI - 4)

Some of us who do not know the intrinsic value of this Prayer, are attracted by some other long prayers, which are imitated wholly or partly, by inserting the word Master into it. We

ber His words, "It is peace, when it is associated with matter, but when it is away from matter it is Bliss." -Sahaj Marg. VI-4

At the Holy Feet of the Master

# The Utility Enterprises

Paper Converters, Stationers, Printers & Publishers )

20, Baker Street,

MADRAS-1.

Phone : CARE 27920

深刻の、これを指す、中国教

# Thought on meeting Babuji

Realisation, without tears!

Can't believe one's own ears!

Unattained even by Seers

After effort of countless years.

Now by Almighty's Grace,
As boon to the Human Race,
Has come Babuji of Divine face,
In tune with Evolution's pace.

His path is quite simple, The results are ample, No need for any temple, Quite easy for the humble.

> It's neither trick nor magic, Steady effort, but no picnic, Results transcend logic, But nothing ever tragic.

No neglect of duties social, No loss or risk financial, Results always beneficial, Nothing ever artificial.

> Consciousness at great height, Mind free from weight, Seeing in pure Divine Light End of all tension and fight.

It's possible this very life, Even for a busy house – wife, Good – bye to all strife, And to needless worries rife.

The Master is ever ready
To clear up things muddy;
One needs just Will steady;
Any more sleep is tragedy.

Success attends those who dare, Ignoring all public glare; Human life is chance so rare; Try to use it with great care.

( Shri Ravi Varma, Tananarive (Madagascar )



# Sahaj Marg-Catechism Questions (Series 2)

- 1- What is the aim (Goal) of Sadhana under Sahaj Marg?
- 2- What are the means by which to achieve the Goal?
- 3- Are there any do's and dont's to be observed?
- 4- How can, spiritual Sadhana be integrated into one's pattern of living?

# With vest compliments from

# Rayalaseema Mining Industries

20/386-B, Co-operative Colony,

Cuddapah. (A.P.)

# Pour Attention Please

The following have enrolled themselves as Life Members of the "Sahaj Marg" by paying the full amount of Rs. 250. Their Life Subscription cards, with subscriber numbers noted against each have been posted to them. These members are therefore entitled to a 10 percent concessional discount on all books published by the Mission with immediate effect. This list is as on the 8th February, 1971:-

| 1   | Mr. | K. V. Abhaya Kumar,           | Bangalore   | A-04-101  |
|-----|-----|-------------------------------|-------------|-----------|
| 2   | 11  | V. Annaiyappa                 | "           | A-02-052  |
| 3   | ,,  | S. V. Raman                   | ,,,         | R-14-044  |
| 4   | ,,  | K. G. Gujarati                | Bidar       | G-09-097  |
| 5   | ,,  | Narayan Rao Phabba            | "           | N-05-095  |
| 6   | "   | Ram Sastri                    | "           | R-20-094  |
| 7   | ,,  | Shrinivas Rao Kashampurkar    | ,,          | K-06-096  |
| 8   | ,,  | Devram H. Chavda (Navsari)    | Bombay      | C-04-086  |
| . 9 | M/s | . Gujarat Phenolic Synthetics | *)          | G-06 -060 |
|     |     | Private Limited, Baroda       |             |           |
| 10  | Mr. | P. S. Vasu                    | ,,          | V-01-016  |
| 11  | **  | R. Laxminarayan               | Calcutta    | L-01-098  |
| 12  | ,,  | R. L. Mimani                  | ,,          | M-03-046  |
| 13  | ,,  | M. D. Jahagirdar              | Chennapatna | J-02-068  |
| 14  | "   | R. Mrutyunjaya Rao            | ٠,          | M-04-074  |
| .15 | ,,  | R. P. Nanjundaiah             | ,,          | N-03-069  |
| 16  | ,,  | Chik Puttaiah                 | ,,          | P-05-070  |
| 17  | ,,  | R. Ramchandra Reddy           | Cuddapah    | R-16-075  |
| 18  | ,,  | R. Venkatasubba Reddy         | ,,          | V-09-067  |
| 19  | Mr. | A. Ganesh Viswanathan         | Delhi       | G-04-056  |

| 20 Mr. T. T. Jagannathan       | Delhi J-01-010              |     | 51 Mr. C. A. Rajagopalachari        | Madras R-o1-oo1         |
|--------------------------------|-----------------------------|-----|-------------------------------------|-------------------------|
| 21 ,, R. Krishnaswamy          | " K- <b>o2</b> -o47         |     | 52 ,, P. Rajagopalachari            | " R-02-003              |
| 22 " B. D. Mahajan             | " M-06-079                  |     | 53 ,, T. S.Rajagopalan.             | ,, R-o4-o14             |
| 23 ,, Rajeshwar Prasad Mathur  | ,, M-o1-o11                 |     | 54 ,, K. Ramchandran                | ,, R-09-033             |
| 24 " S. Rammohan               | ,, R-03-012                 | ¦   | 55 ,, S. Ramaswamy                  | " R-o7-o25              |
| 25 ,, H. A. Shah               | ,, S-19-166                 | į   | 56 ,, S. Sadasivam                  | " S-03-021              |
| 26 ,, Dharam Bir Soni          | ,, S-01-006                 |     | 57 ,, U. C. Sexena                  | " S-04-027              |
| 27 ,, Bal Raj Wassan           | ,. W-01-008                 |     | 58 ,. V. Seshan                     | " S-16-087              |
| 28 " Karsanji Kalyanji Chauhan | Gulbarga C-o1-028           |     | 59 " N. Srinivasa Rao               | " S-06-035              |
| 29 " A. Gurunatha Reddy        | " G-02-032                  |     | 60 ,, R. Swaminathan                | " S-09-054              |
| 30 ,, Ramchander Rao           | " R-18-089                  |     | 61 " P. Varadarajan                 | " V-02-018              |
| 31 ,, C. E. Gupta              | Hyderabad G-05-057          |     | 62 ,, S. Venkataraman               | " V-o7-o59              |
| 32 ,, A. Varadaraj             | " V-10-078                  |     | 63 ,, R. Vijayaraghavan             | " V-o5-o31              |
| 33 , Bhim Sen Phull            | Kanpur P-02-009             |     | 64 " S. C. Shah                     | " S-2o-112              |
| 34 " Bindu Rao                 | Lingusugur B-03-073         |     | 65 ,, T. K. Krishnamoorthy          | Madurai K-01-041        |
| 35 ,, B. S. Pyati              | ,, P-07-104                 |     | 66 ,, T. S. Rajaram                 | " R-15-051              |
| 36 ,, Kapil Kishore            | Lucknow K-04-058            |     | 67 " K. K. Ramakrishnan             | " R-12-042              |
| 37 " R. Satagopalan            | " S-o2-oo7                  |     | 68 " B. S. S. Shetty                | ,, S-08-040             |
| 38 " Ravi Varma                | Madagascar R-19-092         |     | 69 Kumari Kasturi Chaturvedi        | Modinagar C-02-045      |
| 39 ,, K Babu                   | Madras B-02-049             | •   | 70 Mr. S.R.G. Muralidharan (Izatnag | gar) Moradabad M-07-085 |
| 40 ,, A. K. Batra              | ,, B-05-088                 |     | 71 ,, Genda Singh                   | " G-o7-o91              |
| 41 ,, R. S. Doshi              | " D-02-053                  | ŧ   | 72 " D. B. Annigeri                 | Narayanpur A-03-100     |
| 42 ,, C. A. Gupta              | " <b>G-</b> 03 <b>-</b> 038 | •   | 73 ,, Baswanth Rao Kulkarni         | ,, K-08-102             |
| 43 ,, R. Krishnamachari        | " K-03-050                  |     | 74 ., V. Nageshwar Rao              | " N-06-105              |
| 44 ,, K. Kuppuswamy            | ,, K-05-066                 | • . | 75 ,, P. Satyanarayan               | " S-18-103              |
| 45 ,, K. Mahalingam            | " M-02-029                  |     | 76 ,, K. Ramakrishna Chetty,        | Nellore C-03-077        |
| 46 ,, Jagdish F. Mody          | ,, M-o5-o61                 | A # | 77 ,, N. Gunde Rao                  | Raichur G-01-024        |
| 47 " T. K. Narasimhan          | " N-02-017                  |     | 78 ,, G. N. Kulkarni                | " K-07-099              |
| 48 ,, S. Narayanaswamy         | " N-01-013                  |     | 79 ,, Raghavendra Rao               | Raichur R-06-022        |
| 49 " S. Parthasarathi          | Madras P-01-002             |     | 80 " T. Sreekantaiah                | " S-15-0 <b>83</b>      |
| 50 " T. V. Pichumani           | " P-03-048                  |     | 81 ,, D. R. Vithal Rao              | ,, V-o4-o23             |

|     |            | (22)                    |                    | ,                |
|-----|------------|-------------------------|--------------------|------------------|
| 82  | Mr.        | N.V.P.S. Thiagarajan    | Salem              | T-01-084 ·       |
| 83  | "          | Bheemsain Rao           | Sedam              | B-04-081         |
| 84  | ,,         | Kashi Ram Agarwal       | Shahjahanpur       | A-01-004         |
| 85  | 2)         | Rajaram Bhartiya        | 11                 | B-01-005         |
| 86  | ,,         | Dahyabhai B. Patel      | Tinsukia,          | P-06-076         |
| 87  | ,,         | M. Ramachandran Pillai  | Tiruchirapalli     | R-17-082         |
| 88  | Cap        | t. T. N. Ramaswamy      | *1                 | R-13-043         |
| 89  | Dr.        | K. C. Varadachari       | Tirupati           | V-03-019         |
| 90  | Dr.        | (Mrs).V. Syamıla        | Varanasi           | S-14-080         |
| 91  | Mr.        | K. V. Narayana Rao      | <b>V</b> ijayawada | N-04-071         |
| 92  | Dr.        | V. Parthasarathi        | ,.                 | <b>P-</b> 54-565 |
| 93  | Mr.        | P. R. Sastri            | 19                 | S-11-562         |
| 94  | 93         | K. Satyanarayana Murthi | "                  | S-13-072         |
| 95  | 27         | G. V. Subba Rao         | 91                 | S-12-064         |
| 96  | **         | S. Venkatappiah         | ,,                 | V-08-063         |
| 97  | <b>*</b> , | W. S. David             | Virudhunagar       | D-01-020         |
| 98  | 11         | B. Rajagopal            | ,,                 | R-05-015         |
| 99  | 91         | B. Ramchandran          | ,,                 | R-11-037         |
| 100 | "          | R. Rangappa             | ,,                 | R-08-026         |
| 101 | 17         | P. Rangarajan           | 9;                 | R-10-034         |
| 102 | ,,         | Mohamed Siddique, Sivak | asi "              | S-o7-o39         |
| 103 | 9)         | P. K. Venkatesan        | ,,                 | V-06-036         |
| 104 | "          | S. K. Sundaram          | Vizag              | S-10-055         |
| 105 | 11         | S. Sankar               | Calcutta           | S-05-030         |
| 106 | ,,         | Shyam Murari Gupta      | Lakhimpur-Kheri    | G-08-093         |
| 107 | ,,         | Mohamed Aktar Sayeed    | Secunderabad.      |                  |
| 108 | ,,         | G. H. Deshpande         | Narayanpur         | D-03-110         |
| 109 | Dr.        | Mukund Murari Gupta     | Lakhimpur-Kheri    |                  |
| 110 | Mr.        | Raghubir Prasad Agarwal |                    | A-05-108         |
| 111 | 1)         | V. G. Joshi             |                    | J-03-109         |
| 112 | "          | K. Sivaram, Lecturer    |                    | S-21-113         |
| 113 | ,,         | M. P. Dave              | Madras             | <b>D</b> -04-111 |
|     |            |                         |                    |                  |

# **Our Publications**

|    | (a) Master's Writings; English                  | Rs. Ps.   |
|----|-------------------------------------------------|-----------|
| 1  | Efficacy of Raj Yoga (Original)                 | 7.00      |
|    | Reality at Dawn (Translation)                   | 4.00      |
| 3  | Voice Real (Original)                           | 12.00     |
| 4  | Commentary on Ten Commandments of               |           |
|    | Sahaj Marg (Translation)                        | 3.00      |
| 5  | Towards Infinity (Translation)                  | 3.00      |
|    | Sahaj Marg Philosophy (Original)                | 5.00      |
|    | Thus Speaks Shri Ram Chandraji (Compiled)       | 1.00      |
|    | (b) Hindi                                       | 1100      |
| 8  |                                                 | er print) |
|    | Anant - Ki - Ore (Original)                     | 3.00      |
|    | (c) Kannada Translations                        | 3.00      |
| 10 | Satyodaya                                       | 4.00      |
|    | Rajayogada Prabhava                             | 4.00      |
|    | *                                               | 1.50      |
| 12 | Sahaja Margada Hatthu                           |           |
|    | Niyam a gala Vyakyana                           | 3.00      |
| 13 | Anantha Dhedege                                 | 1.50      |
|    | (d) Tamil Translations                          |           |
| 14 | Satyodayam                                      | 5.00      |
|    | ( e) Telugu Translations                        |           |
| 15 | Satyodayamu                                     | 3.00      |
| 16 | Gujerati translation of No. 1                   | 3.00      |
|    | (f) Dr. K. C. Varadachari's writings: (English) |           |
| 17 | Sahaj Marg- Shri Ram Chandra's New Darsana      | 12.50     |
| 18 | Lectures on Sahaj Marg                          | 10.00     |

| 19 Sahaj Marg and Personality Problems, Yoga Psycholog    | y            |
|-----------------------------------------------------------|--------------|
| and Modern Physiological Theories                         | 8.00         |
| 20 Sahaj Marg and Personality Problems Vol. II Superstiti | on           |
| and Spirituality                                          | 5.00         |
| 21 Talks on the commentary on Ten Commandments of         |              |
| Sahaj Marg                                                | 3.00         |
| (g) Other Works:                                          |              |
| 22 A Peep into Sahaj Marg (Eng.) Late Shri Ishwar Saha    | <b>5.</b> 00 |
| 23 Sahaj Marg in outlines (Eng.)                          | 0.30         |
| 24 Sahaj Marg Ki Roop Rekha ( Hindi )                     | 0.30         |
| 25 Sahaj Marg - A Natural way of God Realization (Eng     | lish)        |
| Prof. Laxmi Shanker                                       | 0.30         |
| 26 Today is Ours- Sri G. Vijaya Rangachari                | 1.00         |
| 27 A Digest of Sahaj Marg.                                | 0.50         |



Publication Department, Shri Ram Chandra Mission,
Shahjahanpur, (U.P.) INDIA.

Sahaj Marg Printing Press, Shri Ram Chandra Mission,
SHAHJAHANPUR, U.P.

. With deep regret we announce the passing away, after a brief illness, of the great soul Dr. K. C. Varadachari, M. A., Ph.D., at 9 PM. on Saturday the 30th January 1971 at the C.M.C. Hospital, Vellore, (Tamil Nadu.)

बड़े दुःख के साथ यह सूचित किया जाता है कि ३० जनवरी १६७१ शनिवार को ६ बजे रात में डा० के० सी० वरदाचारी की महान् आत्मा सी. एम. सी. अस्पताल, वेलूर (तिमलनाडु) में दिवंगत हो गई।

## A REQUEST

ALL MEMBERS of the Mission are aware that for the past 2 years our Revered Master's health has been far from satisfactory. The need for regular rest periods is now being keenly felt. All Brothers and Sisters of the Mission are requested to kindly note that our Revered Master will observe rest from the 10th to 20th each month, and members are requested NOT TO VISIT Shahjahanpur during this period. If any visit is considered urgently necessary, telegraphic confirmation of Master's convenience may kindly be obtained BEFORE undertaking the visit.

It is requested that all visits, wherever possible, be routed through respective Preceptors-in-charge of Centres. Preceptors-in-charge of Centres may kindly obtain prior approval from Head-quarters before Abhyasis undertake visits.

Your sincere cooperation is requested.

P. Rajagopalachari Secretary



# वेद की वैज्ञानिक व्याख्या

(श्री रामचन्द्र जी, ग्रध्यक्ष श्री रामचन्द्र मिशन )

वैज्ञानिक व्याख्या ( Scientific Explanation ) ग्राप मुक्तसे पूछते हैं।
भला में क्या ग्रीर मेरी विसात क्या ! एक सीघा सादा बेपढ़ा इन्सान हूँ, ग्रीर
उससे ग्राप God (ईश्वर) के ग्रर्थ पूछते हैं, मुमिकन है कि वह dog (कुत्तें) के
श्रर्थ बता जावे। मेरे पास तो कुछ इल्म ही नहीं रहा। मौलाना रूम के शब्दों
में:— "मन जे कुरग्रां मग्ज रा बरदाश्तेम

[ मैंने तो कुरान से उस का माज (सार तत्व) उठा लिया; ग्रीर हिंडुयाँ कुत्तों के भागे डाल दीं।

सगाँ

ग्रन्दास्तेम''

किन्तु भाई प्रियतम जिस तरह चाहे रेंगा ले। रेंगना भी प्रेमी को प्रियतम ही सिखाता है ग्रौर रेंगने की प्रेरणा ग्रौर शिक्त (spirit) उसको प्रियतम से ही मिलती है। इसिलये भाई जिस चाल में चला—ग्रगर ठीक है तो इसमें ग्रापकी तारीफ ग्रौर ग्रगर गलत है तो ग्राप ही की बदनामी।

सब इसको यदि स्राप व्यापक हिन्ट से देखें तो फिर यही समक स्रावेगा कि हमको रेगना वहीं से मिला है जिसकी याद भक्ति करने वाले को तड़पाती रहती है। जो चीज पहुंची या उतरी है उसका विस्तार या पसारा हो गया। जो देखी या स्रनुभव में स्राई, उसकी हालत ऐसी बन गई जैसे कि एक बिन्दु से जिसमें पानी भरा हो, जब छलक होती है तो उसका हजम (volume) बढ़ता ही जाता है। सब इस छलक को ग्रहण करने वाले हमारे ऋषि मौजूद थे स्रीर उनकी निगाह भी उस तरफ थी, इसलिये कि जमाने की शुरुस्रात थी स्रीर संस्कार का उनमें उस वक्त उतना गुजर न था। जैसी चीज छलकी वैसी की वैसी उनके सनुभव में स्रा गई। यह जरूर हुसा है कि किसी की निगाह उस मोटी चीज पर पड़ी जो घनत्व ज्यादा लिये हुये थी स्रीर किसी की उस पतली घार पर पड़ी जिसमें छलकाव की मात्रा कम थी। मोटी चीज क्या हो सकती है—वह बातें जो हमारी स्रीर सब की जरूरत के लिये थीं। स्रतः वह उसी में पड़ गये स्रीर सूक्ष्म बातें सूक्ष्मदिश्यों के लिये छोड़ दीं। जिन्दगी रखकर जरूरतें तो होती ही हैं। स्राग, पानी, हवा स्रादि को समय समय से स्रपनी गित के स्रनुसार काम करना

ही चाहिये। उन्होंने इन चीजों को लिया और अपने में घुमाव की सूरत ऐसी पैदा की कि जिस जगह पर उस मोटी घार का असर है, वहीं से हम उसको हरकत (गित) दें। अतः अग्नि, वायु आदि को हरकत वहीं से दी जहाँ से उसका ज्यादा सम्बन्ध था और इच्छित परिगाम प्राप्त होता था।

विचार इस नाचीज का यह है कि सबसे पहले उनकी निगाह अनासिर (मूल भौतिक तत्त्वों) पर पहुँची क्योंकि रूहानियत (आध्यात्मिकता) की इस्तेदाद (योग्यता) उनमें मौजूद ही थी। अतः आप देखें कि सबसे पहले वही मन्त्र लिखे हैं जिनसे अपनी जिन्दगी के क्याम (स्थिरता) के लिये नतीजे (निष्कर्ष) उत्पन्न हों जो भी एक जरूरी चीज है। अब जब मूल तत्त्वों पर जा पड़े और जमाना ज्यादा गुजार चुका था तो किर यह होश आया कि उस पर रहते रहते ख्याल का focus (केन्द्रीयकरण) इस पर होकर रह गया। आगे फिर उन्होंने इस असल धार पर, जिसको रूहानियत कहेंगे, सोचना शुरू किया, जिसका नतीजा उपनिषद् है और उनकी शुद्ध चिन्तन (Right thinking) के कारण है। अब क्या आप इससे यह नतीजा नहीं निकालते कि विकास (evolution) की शक्ल उसमें कायम ही रही और दिमागी दौड़-धूप की यह तवारीख (history) बनी।

यह तो उन्वान (विषय) है और एक बेपढ़े की तहरीर (लेख), और खयाली पकाव का तलछट। ग्रब नफ्से मतलब (वास्तविक ग्रभिप्राय) पर ग्राता हूँ। वेद वास्तव में वह हालत है जो संसार की मुब्टि से पहले थी, जिसका कैफ (ग्रानन्द) ईश्वर वह समय लावे तो ग्रापको मिलेगा। ग्रतः यह ठीक है कि संसार की मुब्टि होते ही वेद विद्यमान हो जाते हैं, जिसको पुस्तक के रूप में प्रस्तुत कर दिया गया है। यूं कहें कि हालतों को एक जामा पहना दिया गया है। ग्रब उस समय क्या था? — वहीं मथने वाली हालत ग्रौर जौहर की पैदाइश ( मौलिक तत्व का ग्रारम्भ)। जिस चीज से यह जौहर बना वह मथने वाली क्रिया का नतीजा था, गोया उस जौहर का सम्बन्ध उस चीज से है जिसके मथने का यह नतीजा है। ग्रब नतीजा जो कुछ भी हुग्रा ग्रौर उसमें जो भी सूरतें पैदा हुई, उनका खयाली ठहराव ग्रपने ग्रसल पर जरूर रहा। ग्रौर वह जो कुछ भी हालत थी वह Scientific (वैज्ञानिक) कहना चाहिये, इसलिये कि ऐसा कभी नहीं हुग्रा कि हाड्रोजन ग्रौर ग्राक्सीजन मिल कर पानी बन गया हो। मैं Scientific (वैज्ञानिक) बात इसी को समभता हूँ कि जो भी उसका तजुर्बा (Experiment) करें, नतीजा वही निकले। ग्रब नतीजा जो कुछ भी हुग्रा, उसकी ग्रसल की तरफ जब



निगाह गई तो असल चीज का इल्म (ज्ञान) ले ही आई। अब इन घाराओं में जो कुछ भी उनके मन्थन से Dim sound (घीमी स्रावाज) पैदा होती है उसको ग्राधार मानकर वैदिक ऋषि उसकी खोज में रहे जिसकी कि यह ग्रावाज थी। ग्रत: ऋग्वेद में-जितना कुछ मैने पढवाकर सूना है ग्रथीत शुरू का कुछ भाग-इसी शब्द ग्रीर मावाज से काम लिया गया है। गोया यह कुञ्जी थी ग्रसल चीज .( वास्तविक तत्त्व ) को खोल देने के लिये। अब जब कुञ्जी उनको मिल गई श्रीर ग्रमल चीज खुलने लगी तो फिर दूसरा फेरा शुरू हुआ। या य कहो कि एक नया ग्रध्याय ग्राध्यात्मिक उद्देश्य के लिये खूल गया ग्रीर विचार की दौड धूप ग्रीर ग्रधिक होने लगी। जब शब्द द्वारा हमने वास्तविकता का पता चला लिया तो फिर ऋषि लोग चेते, कि ग्रब इसमें घूस पडना चाहिये। जब इसमें घूस पड़े और इस लड़ी के हिस्से को पकड़ लिया तो पहला पाठ जो आपको मालूम हम्रा है वह 'एकोऽहं बहस्यामः' का जज्वा (म्रावेग) था। किन्तु यह उस ग्रसल चीज की दूनियादारी थी यानी नीचा ख्याल। ग्रब ख्याल ने ग्रागे ग्रीर फेंका। ऊपर की लडी हाथ में प्राई। पता चला कि यह तो वह गूंज है कि जो धारों की हरकत (गति) से पैदा हुई थी। इसके आगे कुछ और भी है। अन्वेषगा ग्रौर खोज ग्रभी कायम रही। इस 'एकोऽहं बहुस्यामः' के ख्याल से ऊपर पहुंचे। गोया इस प्रकार की दुनियादारी अब छूटी। दूसरे अर्थों में इस असल चीज की जो भद्दी शक्ल दृष्टि में थी वह निगाह से ग्रोभल हो कर उसके ग्रागे हमारी jump (कूदान) ग्रारम्भ हो गई। फिर क्या था, दुई का ख्याल भी ऐसा जिसमें शुब्हा ( अनुभान ) था कि यह चीज कहाँ तक हो सकती है, मीजज्ञान ( उत्पन्न ) हुआ । खुद को तौला और उस तरफ निगाह जम।ई । तौलते-तौलते यह पता चला कि केवल यह इन्सानी खवास ( मानवीय वैशिष्ट्य ) था कि हम भ्रपने ग्राप को तौलने लगे। जब यह चीज समक्त में ग्रा गई तो फिर वह ग्रसल चीज जो हममें पैवस्त (भिदी हुई) है, उसी में तिबयत ग्रीर खयाल चिपट पड़ा। गोया ग्रब इस लड़ी में विचार तैरने लगा। बढते चले गये। ग्रन्दाज़ लगा कि यह सब कीम ( cream ) जो मथने का परिगाम थी श्रसल नहीं है । श्रब कदम बढ़ता ही गया । दरिमयानी हिस्से तक यह पहुँच है जो ऊपर बयान की गई। इससे ग्रागे बढे तो ग्रानन्द के स्फूरण का ग्रन्भव होने लगा। ग्रब यह प्रवन पैदा होता है कि यह अनुभव कैसे हुआ जबिक हमारा ख्याल उसमें चिपट चुका था। बस जवाब यही है कि वह कीम उन्हीं तत्त्वों की ठोस प्रवस्था थी

जिसको कि हम खयाल में पकड़े हुये हैं। ग्रानन्द तो ग्राया ग्रौर हमारा ठहराव भी हुन्या ग्रौर एहसास (ग्रनुभव) भी। समभ लिया बस यही चीज है जिसकी खोज थी। कुछ लोग यहाँ पर रह गये। शेष इस सच्चिदानन्द की हालत से भी ग्रागे गये, ग्रौर नलते—चलते रंग ऐसा सवार हुन्ना कि Non-duality (ग्रह्वेत) के चक्कर में ग्रा गये। यहाँ से ग्रागे मुमिकन है वेद खामोश हों, इसलिये कि ग्रनिर्वचनीय कहते हुये 'नेति' 'नेति' कह दिया है।

प्रब वही सवाल साइंस का आ जाता है। इसका जवाब ख्याल तो यह है कि कुछ न कुछ हो हो गया है। किन्तु और सही। तो फिर यह कहना चाहिये कि हम रास्ते पर हैं और अपने आपको हमने ऐसा बना लिया है कि असल से हमारा तादात्म्य हो गया है। तब तो फिर यही कहना चाहिये कि असल ही असल हमारे ख्याल में नहीं, बिल्क हम खुद ऐसे ही बन गये हैं कि सही इल्म (वास्तविक ज्ञान) के मस्कन (घर) नहीं, बिल्क स्वयं इल्म (ज्ञान) बन गये है। अब आप जाँच कर लीजिये कि यह Scientific (वैज्ञानिक) है या नहीं। भाई इससे ज्यादा लिखने की मुफे ताब नहीं मालूम होती। अब अगर कुल वेद मैं पढ़ डालूं तो फिर मैं वह आवाज जो मन्त्रों में कलम बन्द की (लिखी) गई है, उसके बारे में सम्भव है कुछ लिख संकू।

यह कथन कि वेद Mathematical symbols (गिएत के प्रतीकों) से भी ज्यादा सही है, वहीं पर ठीक होगा जब कि हम उसमें अपने को घुला मिला देते हैं, ग्रीर वही चीज सामने आती है जो सही हैं। ग्रीर जितने भी लोग चलेंगे वही चीज उनके सामने आवेगी। ग्रब आप का विचार यह हो सकता है कि इसमें शायराना नुकात (काव्यात्मक बारीकियाँ) मौजूद हैं जिसमें exaggerations (ग्रितिश्योक्तियाँ) भी हो सकती हैं। तो भाई असल चीज को बताने के लिये उसका माहौल (surroundings) बाँघ देने से ख्याल को pick up (ग्रहण) करने में अधिक सहायता मिलती है। मुफे भी बहुधा इससे काम लेना पड़ता है। उदाहरण के लिये एक शेर लिखता हैं—

"नातवां कैस, नाजनीं लैला कौन पदी उठाये महिमल का"

[ प्रेमी ( मजनू ) दुवंल है, ग्रौर प्रेयसी ( लैला ) सुकुमारी है; फिर महिमल ( ऊंट पर प्रेयसी लैला के बैठने का स्थान ) का पर्दा कौन उठाये। श्रव इसके अर्थ पर यदि श्राप गौर करें तो फिर वह बात सिद्ध होती है कि प्रेमी (कैंत) श्रौर प्रेयमी (लैंला) दोनों inactive (निष्क्रिय) है जो एक असल हालत है। गोया वह condition जो वाकई है इस तरह से व्यक्त की गई है।

-एक अभ्यासी को लिखे गये पत्र से उद्धृत

AT THE FEET OF THE MASTER

# BABROS

49, Linghi Chetty Street,

MADRAS-1

# Mith best compliments from

# Aruna Trading Company

Manufacturers of:
ASRAMAM,

Quality Packing Cases,

QUILON-2.

Phone: 2509

Telegram: CASEKING

いしいというできる



# संस्कार-भोग में प्राणाहृति का महत्व

( सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी, मोदीनगर )

मानव के अन्दर हवस एक ऐसी प्रेरक शक्ति है जो संसार की ओर घुम जाने पर उसमें संसार को भर देती है, ग्रौर कभी बुभती नहीं। शान्ति प्रिय मानव में अशान्ति भर देती है। यही यदि ईश्वर की ओर भूक जाये तो शान्ति प्रिय मानव को परम शान्ति के साथ शक्तिमान बना देती है। मनुष्य की हवस सदैव उसे यह मिले, यह चाहिये, वह चाहिये की मांगों से हैरान व परेशान बना देती हैं। हारा, थका बेचारा मानव घबड़ा कर ग्रकर्मण्य की भाति बैठा रहता है। किन्तू वही हवस जब अपने श्रीष्ठतम स्तर पर पहुंच कर मानव को आवाज देती है कि हमें 'वह' ( ईश्वर ) चाहिए बस उसी क्षगा से उसके अंतर में प्रकाश विद्यमान हो उठता है। उसकी केवल एक ही पूकार ग्रंतर में छाये जन्म जन्मान्तरों के (संस्कार रूपी) ग्रन्धेरे को छिन्न-भिन्न कर देती है, ग्रशान्ति का हरसा कर लेती है। वह निर्बलता एवं निराशा को खा जातीं है श्रौर वहाँ उसके हृदय की वीगा। के तने-खिंचे तार केवल एक ही स्वर गुनगुना उठते हैं-''जो पहिराये सोई पहिरूं, बेचे तो बिक जाऊं।" कैसी मधूर, एवं सरस ग्रालाप है ? कौन वीरबाला इसे गूनगुना रही होगी। किस मधूर, सरस एवं सुदृढ़ हृदय में इस भावना का आवाहन हुआ होगा ? वह भी संसार की मारी संस्कार के भोगों द्वारा सताई, अबला नारी थी। फिर कौन शक्ति उसके संस्कार के भोगों की पीड़ा का वह भार संम्भालती रही । कौन निष्ठ्रता, निर्ममता के स्रोत में बहती उस ग्रबला को सबला ही बनाता रहा। क्या चमत्कार था स्राध्यात्मिक पथ पर चलने का, कि जिसने होनी को अनहोनी में बदल कर रख दिया।

संसार कर्म-क्षेत्र श्रीर कुरु-क्षेत्र दोनों ही है। यहाँ नित्य ही सुख की चाहना में दु:खों से युद्ध ठना रहता है। संसार केवल कर्म-भूमि है श्रीर भोग भूमि है श्रीर इसके श्रितिरिक्त भी कुछ है वह है मुक्ति भूमि। परन्तु कब ? जब हम इसे सुखों की चाहना में दु:खों की युद्ध भूमि न बना कर केवल श्रपने श्रीर ठतम विकास की श्रीर प्रयत्नशील होते हैं। श्रपनी चाहना का स्तर कुछ दूसरा, कुछ महान् चुन लेते हैं। तभी हम भी कुछ के कुछ हुए श्रपने उस महानतम विकास की श्रीर श्रग्रसर होने लगते हैं जो कि प्रकृति से परे पल रहा है। कोई तो उसे

ग्रथने स्नेहांचल की छाया में कमठ-ग्रण्ड की भांति पाल रहा है। हम हैं जो उससे नितान्त विस्मृत हुए मानवीय सुल की चाह रूपी छलना से छने हुए संस्कारों की डोरी से कसे हुये मायामय (दिखावटी) जीवन में जी रहे हैं। ऐसा क्यों है? केवल इसी कारएा कि हमसे उसमें योग रखने वाला सूत्र खो गया है। यदि ग्रब भी हमें कोई वही योग—दान प्रदान कर सकने वाले सूत्र का ग्रवलम्बन दे देता है तो फिर हम पुन: सुल—दु:ख से परे ग्रपने श्रेष्टतम विकास में लय हो जाते हैं। वह सूत्र क्या हो सकता हैं? केवल ध्यान। हम तन, मन, विचार एवं कर्मों द्वारा जितना भी उसका ध्यान रख सकें। जितना ही हम उसके ध्यान में तन्मय रहने लगेंगे उतनी ही हमें एक प्रकार की विद्युत जैसी शक्ति उससे मिलने लगेगी जो संस्कारों को भुलसा कर समाप्त करने लगती है। ध्यान कोई क्रिया नहीं है इस लिए इस पर नियम या नियित का कोई बन्धन नहीं है। वह तो हृद्गत वस्तु है जिसे हम ग्रपने विचार द्वारा जितना भी ग्रधिक साथ रख सकें। तब इस संसार का नक्शा बदल जाता है। तब यह बजाय कर्म-भूमि ग्रीर भोग—भूमि के हम।रे लिए तपो—भूमि बन जाता है। हम इसमें जो भी कहते हैं एवं करते हैं सब में एक दिव्य—शक्ति का समावेश हो जाता है।

जन-साधारण की विचार-धारा है कि ग्राध्यात्मिक मार्ग में प्रवेश पाने से, इसमें ग्रग्नसर होने से हम पूर्व संस्कार के भोग रूपी तप से तपाये जाते हैं, जिससे हमारे जन्म जन्मान्तरों के संस्कार भोगकर समाप्त हो जायें। इसिलए ग्राध्या-तिमक-पथ में ग्रारूढ़ होने पर हमें कष्ट, पीड़ा, हानि एवं दुःख ही भोगना पड़ते हैं। किन्तु इस धारणा में केवल छलना ही निहित है। सत्य कुछ भी नहीं है। यथार्थता इससे बहुत भिन्न हैं। यद्यपि यह बात तो हम सब को ही स्वोकार करनी होगी कि भोग तो हमें हर हालत में भोगना ही पड़ते हैं ग्रीर भोगना ही चाहिए। जब किया हमने है तो भोगेगा कौन? किन्तु प्रियतम् लक्ष्य की प्राप्ति की लगन में लग जाने से हमारे भोगने का स्तर उच्चतम ग्रवस्था से सम्बन्धित हो जाता है। तब भोग का रूप बदल जाता है ग्रीर हम संस्कारों को बिना पता लगे ही भोगते जाते हैं। हम स्वयं देखते हैं कि हमारे इस एक ही जीवन में चल-चित्र की भांति ग्रनेक जीवन के कर्मों की भांकियां भोग रूप में थोड़ी थोड़ी सी देर को ग्राती हैं। किन्तु ग्रपने श्री देठतम-विकाश, ग्राध्यात्मिक पथ पर ग्रग्नसर होने से हमारा जो विस्तार यहाँ है (संसार में) वह सिमटता जाता है ग्रीर भोग का स्वरूप भी संकुचित होता जाता है। जिस प्रकार चल-चित्र में एक पूरे जीवन

की भाँकी अपवा कर्न व भोग हम ३ घंटे के लच्च समय में ही देख आते हैं। उस पर भी हमारे अपने स्वभावानुसार दो मत रहते है। किसी को अन्त दु:खान्त श्रच्छा लगता है श्रीर कोई अन्त सुवान्त ही चाहते हैं 1 हश्य एक ही है परन्त् स्वभावत्यार कोई इसे चाहता है ग्रीर कोई उसे चहता हैं। स्वभाव का सुजन भी पूर्व-नंस्कारों पर ग्राधारित हैं इसलिए मानव की एक ही जीवन में पूर्ण Transformation की प्राप्ति के हेत् चलचित्र की भांति संस्कारों के भोगों को समाप्त करना ही चाहिये। साधाररातयः स्वतः भी भीग का रूप ग्रायो गया सा हो जाता है। मानव का Transformation भी ग्रावश्यक है क्यों कि हमें जहाँ जाना होता है, वहाँ की ही सज्जा श्रयनाना होती है । मानव को यह सज्जा सद्गुरु की पावन योगिक-प्राण-यक्ति द्वारा ही सूलभ हो सकती है। इसके द्वारा मैंने प्रत्यक्ष देखा है कि ग्रातिमक-स्थितियों के प्रत्येक ग्रव्याय में ग्रयने में द्विगृश्गित शक्ति ग्रा जाती है, जिससे कुछ सोये से, कुछ जागे से, कुछ होश में, कुछ विस्मृति की दशा में हम रेतगड़ी में बैठे अने कानेक स्टेशनों को पार करने की भाँति संस्कारों एवं भोगों को पीछे छोड़ते उन्नित-पथ पर भागते चले जाते हैं। पीछे की ग्रोर देखने का हमें प्रवकाश ही कहाँ रहता है। इसनिए पीछे का लगाव, बोफ, भोग सब पीछे ही छूटते चने जाते हैं। जिस प्रकार हमारे श्री बाबू जी 'महाराज' एक एक चक्र के मैल को साफ करते हैं, उसमें हमें फैलाते ग्रौर लय ग्रवस्था ग्रवनी शक्तिद्वारा देते चले जाते हैं। वर्षों का कार्य पल में पूरा हो जाता है, स्रौर हमें इसका पता तक नहीं लग पाता है, उसी प्रकार अपने Transformation (उच्चतम विकास में अग्रसर होने में सम्पूर्ण पूर्व ग्रौर वर्तमान के सभी संस्कारों को कुछ भोगते हुए, कुछ पछाड़ते हुए, कुछ Cleaning द्वारा शुद्ध करते हुए, कुछ सुधि में ग्रौर कुछ बेस्घ अवस्था में रहते हुए, कुछ स्वप्न और कुछ जागृत अवस्था में खोये हुए ग्रपने महानतम्-लक्ष्य की ग्रोर भागते ही चले जाते हैं। मैंने देखा है कि यद्यपि लक्ष्य में ग्राकर्षण नहीं है, किन्तू उसके चारों ग्रोर जो ग्राकर्षण निहित है, विस्तृत है, वही शक्ति चुम्बक-पत्थर की भाँति हमें ग्रपनी ग्रोर खींचती चली जाती है। ऐसी ग्रवस्था में कहाँ रह जाता है कर्म ग्रीर कहाँ ठहर पाता है उसका भोग ? कहाँ होता है भूत ग्रीर कहाँ पता रहता है वर्तमान का ! रात्रि कभी ग्राती नहीं ग्रीर दिवस का भी ग्रवसान हो जाता है। हमें घर चाहिए। वहाँ पहंचने के लिए हमें कितना भी त्याग, परिश्रम एवं कठिनाई उठानी पड़े, किन्तु वहाँ के सुख व चैन के ग्रागे हमें कुछ भी सताता नहीं है। इसलिए हमें यह मानना

होगा कि हमारी चाहना का स्तर जब कुछ निम्न हो जाता है तो जो उचित नहीं है हम वही माँग उठते हैं। किन्तु "कुपथ माँग रूज व्याकुल रोगी, वैद्य न देइ सुनहु मुनि जोगी।" ग्रतः हमें ग्रपनी चाह का स्तर श्रोष्ठतम करना चाहिए।

वास्तविक बात तो यह है कि हम ग्राध्यत्मिक-पथ पर चलते हैं ग्रौर चाहना रखते हैं भौतिक-उन्नति की । दो उल्टी लालसायों हैं । दोनों एक दूसरे की विपरीत दिशायें हैं। दोनों का ही लक्ष्य विपरीत हैं स्रौर उनकी प्राप्ति के लिए विपरीत क्रियायें हैं। एक में विस्तृत है केवल साध (इच्छाग्रों) का पसारा, दूसरी में निहित है साधना (इच्छाहीनता) का पसारा । अब बताइये कि पथ कौन सा चल रहे हैं जिसका लक्ष्य मानस सूख, शान्ति, एवं ग्रलौ किक ग्रौर दिव्य ईश्वर-प्राप्ति है। हम चाहना रक्खे हुए हैं, भौतिक-ग्रानन्द एवं बाह्य सुखों की प्राप्ति की। किन्तु कोई क्या करे जो पथ का गन्तव्य है वहीं तो उस पर ग्रारूढ होने पर हमें मिलेगा । यदि पथ-प्रदर्शक कुशल है तो जिस पथ का जहाँ उद्गम है उसको ग्रहरा कर हम स्वतः वहीं पहुंच जाते है। यह यथार्थ है कि संसार में रहकर भौतिक परिस्थितियों के मध्य पलकर ही हमें ग्राध्यारिमकता की ग्रोर बढ़ना है। अपने श्रेष्ठतम विकास में लय होना है। इसलिए यहाँ रहते हए हम कैसी रहनी रहें, कौन सा मार्ग अपनायें जिससे हम इस दिव्य आध्यात्मिक-पथ पर प्रगतिशील हो सकें यह प्रश्न हमारे समक्ष है। किन्तु इसका उत्तर भी सहज में हमें अपने अन्तर में ही मिल जाता है। वह यही है कि मानव ईश्वर को प्राप्त करे, श्रोष्ठ हो उठे, श्रीर महानता प्राप्त करके जन-कल्याएं। में सहायक बने । यह प्राकृतिक विधान है। इसे अपनाकर ही हम पूर्ण सूख की प्राप्ति कर सकते हैं। संसार में हम प्रगतिशील रहें ग्रीर उसके लिए सदैव प्रयत्नशील रहें यह हमारा कर्तव्य है। किन्तु हमारी भ्रान्तरिक इष्टि एवं वृत्ति हमारे वास्तविक लक्ष्य पर रहें । हमारे पग सदैव ग्रध्यातिमक-पथ पर ग्राब्द रहें, हमारी स्थित सदैव स्थिर रहे यही मानव की सच्ची रहनी है जो सहज मार्ग द्वारा ही मानव को प्राप्त हो सकती है यह मेरा प्रत्यक्ष अनुभव है। जब हम इसके विपरीत चल पड़ते हैं, जब साधना के पथ पर ग्रारूढ होकर भी हमारी हृष्टि भटक जाती है. हमारा मन बहक जाता है भौर बृद्धि चंचल हो जाती है तभी हम अपंगू से बने सूख-दृ:ख रूपी भोगों के दो पाटों के बीच लाचार पिसते रह जाते हैं। तब हमारी भी यही शिकायत रहती है और लोग भी पुरातन कहनी दुहराते हैं कि स्नाध्यारिमक-पथ पर काँटों का बिछीना बिछा है। किन्तु हममें से जिन्होंने यह कहा है कि "मालिक



की राह चलने पर शुल भी फूल बन जाते हैं विपत्ति या कष्ट भी ऐसे हो जाते हैं कि जहाँ भाला लगना होता है सुई ही लग कर रह जाती है" यह बात भी विचा-रसोय है। नियम व नियति की भी यह चुनौती है कि जीवन में प्राकृतिक-नियमों का पालन करने से, प्राकृतिक मार्ग पर चलने से जटिलता भी सरल हो जाती है। शरीर, जिसके लिए ऋतु, वातावरण, जलवायू सभी की सानुकुलता श्रावश्यक है, उसका भी यदि हम प्राकृतिक नियमों का पालन कर सकें तो रोग भी कम से कम हमें घेरते हैं। नहीं तो नियमों का उलंघन कर चलने से रोग, पीड़ा ग्रौर फिर इलाज में धन की हानि, ग्रौर धनहानि के कारएा स्वजनों को कष्ट होता है। फिर परिसाम स्वरूप कलह एवं भगड़ा प्रारम्भ हो जाता है। केवल एक क्रिया की ग्रनेक प्रतिक्रियायें हमारे समक्ष खड़ी हो जाती हैं। विशेष भोग तो जीवन में कम ही भोगते हैं। सदैव क्रिया की प्रतिक्रियाओं का परिस्माम ही श्रिधिकतर होता है। इस पर भी यदि हम यह मानें कि हमने ग्राध्यात्मिक-पथ पकड़ा है ग्रीर पूर्व कर्म का भोग हमें कष्ट दे रहा है तो समभी को बात है कि जो हम भ्रब कर रहे हैं उसका भोग तो पीछे स्रायेगा । जो पूर्व कुछ स्रानियमित कर चुके हैं उसके भोग स्वरूप ही सामने कष्ट हैं। इससे भी यही प्रमािगत है कि अच्छे कर्मों का भोग वुराई या कष्ट कभी नहीं हो सकता है। वास्तविक बात यही है कि हमारे भ्रन्दर जो एक विचलित होने वाली शक्ति है वही हमारी बुद्धि में संकीर्गाता उत्पन्न कर देती है। संसार में कूछ इच्छित मिल जाने पर हम सूखी और न मिलने पर कष्ट का अनुभव करते हैं। उन्हीं काँटों से ही हम आध्यात्मिक-पथ पर चल कर भी स्य एवं ग्रानन्द की तौल करने का प्रयत्न कर बैठते हैं। ग्राध्यात्मिक-पथ में तो साधना एवं सिद्धि ही बिखरी पड़ीं है। साधना वही सफल एवं शक्तिद्धायिनी है जो हमें भौतिक हानि लाभ से परे समस्त में विस्तृत करके तेजस्वी तपस्वी के रूप में सँवार कर साध्य के समक्ष खड़ा कर देती है। जब साधना को ग्रापनाने के बजाय हम केवल क्रियाश्रों में उलभी रह जाते हैं जिसकी प्रतिक्रिया हमें कुछ भी मिलती हो परन्तू वह शान्तिदायिनी नहीं होती। साधना, संस्कार ग्रीर भोग के सारे बन्धनों को काटकर हमें मुक्ति-द्वार पर ला खड़ा करती हैं। फिर क्या होता है कि हमारा लक्ष्य ईश्वर-प्राप्ति होता है ग्रौर चाह उससे मिलने की होने के कारए। हम दिव्यता का एवं ग्राध्यात्मिकता में ही, जहाँ "उसका" पसारा है विस्तार पाते हैं श्रौर सर्वव्यापी शक्ति एवं सामर्थ्य से भरपूर ईश्वरत्व के निखार से निखरे दिव्य हुए संसार में संस्कार एवं भोगों के बन्धन को त्याग कर जीवन

में मुक्ति से भी श्रोब्ट ग्रपने वास्तविक एवं श्रोब्डतम् विकास को प्राप्त कर लेते हैं। ऐसी ब्रान्तरिक ब्रवस्था में पहुंच कर भी भोग हमारे ऊपर गुजरते है परन्तु तब हम भोका नहीं होते । वरत् हमारी अन्तः स्थिति ऐसी हो जाती है कि हम केवल दृष्टा मात्र होकर रह जाते हैं। यही नहीं, तब ग्राध्यादिमक-क्षेत्र के लिए भी हमारी ऐसी ही मन: स्थिति रहती है, कि तब श्रेष्ठ ईश्वरीय-स्थितियों की प्राप्ति के ग्रानन्द के भी हम भोका नहीं रहते वरन् हुड्डामात्र से बने रह जाते हैं। ग्रव भ्राप इसे जो चाहें कह लें किन्तू मैं यही कहुँगी कि ऐसी स्थिति को प्राप्त करने पर संस्कार-भोग पिछड़ जाता है भ्रीर योग हमें सिद्ध हो जाता है। योग की गति ने सदैव भोग की गति को पछाड़ा है श्रीर सईव पछाड़ाी ही रहेगी, इसमें सन्देह नहीं है। हमें अपने श्री बाबू जी की पावन योगिक प्राण शक्ति का संयोग प्राप्त हो जाता है तो मैंने स्वयं देखा है कि एक विद्युत जैनी शक्ति एवं स्कूर्ति हमें उससे मिलने लगती है। तभी से पूर्व संस्कारों के भोग का रूप घूं घला पड़ता जाता है। ग्रौर वर्तनान में नवीन संस्कारों का बनना समाप्त होता जाता है। यह ग्राध्यात्मिक-पथ का एक रहस्य है जो सहज-मार्ग साधना में मैंने प्रत्यक्ष ाया है । मैंने बहुत सी साधनायें साधी हैं, बहुत से योग प्रयोग में लाये है, किन्तु बिना सद्गुरु की कृपा एवं शक्ति के साधनों में सिद्धि न किसी को मिली है ग्रौर न मिलेगी। सद्गुरु श्री बाबू जी महाराज की कृत एवं शक्ति द्वारा श्राध्यात्मिक क्षेत्र में जहाँ केवल श्राध्यात्मिकता का पसार। है, दिव्यता का पसारा है वहाँ हमारा भी विस्तार होने लगता है। फिर यदि हमारा लक्ष्य एवं चाह ईश्वर प्राप्ति है तो उसकी (ईश्वर) ही दिव्यता पवं ग्राध्यात्मिकता में हमारा भी विस्तार होना प्रारम्भ हो जाता है। तब एक समय ऐसा आ जाता है कि मेन प्रत्यक्ष देखा है कि हमारे सब संस्कार (श्री बावू जी ) में Cransfer होने लगतें हैं ग्रौर हम खड़े देखते रहते हैं। इस पर भी उन 'परम पूज्य' ने मुक्ते लिखा था कि इसके लिए तुन व मैं बिल्कुन मजबूर हैं क्योंकि अन्तर की इस स्थिति के प्राप्त होने पर प्रकृति का यही नियम है। यह सद्दगुरु के उत्पर है कि चाहे उन संस्कारों को भोग के रूप में ग्राने से पहले ग्रयनी शक्ति से जला दें ग्रयवा फैला दें । इस प्रकार कोई संस्कार जिसका भोग मान लीजिये हमारे सामने दस वर्ष बाद स्राता है सद्गुरु स्रयनी शक्ति द्वारा उसे समाप्त भी कर देते हैं। स्रब स्राप ही बताइये कि ऐसी साधना में, जिसमें शक्ति द्वारा शुद्धता का भी उपाय है ऐसी साधना को ग्रपनाकर हमारे लिए यह ग्रावश्यक नहीं रह जाता है कि हम जन्म-

जन्मान्तरों के संस्कारों को भोग कर ही समाप्त करें। यही कारणा है कि मानव के Transformation के लिए सहज मार्ग साधना ही शक्तिदायिनी युक्ति है। सत्य बात यही है कि जब हम शक्तिमान , परमात्मा की स्रोर बढ़ेंगे उससे हमारा सम्बन्ध जुड़ता जायेगा तो हम स्वयं पर्वत बन जायेंगे। कितनी भी समस्यायें ग्रायें हमसे टकराकर समाप्त हो जायेंगीं। कितने ही कष्ट ग्रायें हमारी ग्रली-किक शक्ति के समक्ष क्षीए। पड़कर कराह उठेंगे। परन्तु तभी, जब श्रद्धेय श्री बावू जी की पावन-प्राण-शक्ति द्वारा शक्ति का अर्जन करके हम वही हो जायें, जो हमें होना चाहिए। हम तो पूर्व में हुए संस्कारों का बोफ जाबरदस्ती ऊपर लादे हुये हैं, उसके परिस्ताम स्वरूप ही हमें कष्ट एवं पीड़ायें हैं। तो श्रव, जब हम सच्चे नियम-पालन ( ईश्वर प्राप्ति ) में लगे हैं तो फिर ईश्वरीय नियम भी यही कहता हैं कि जूल भी हमारे पथ में फूल बनकर आये हैं। हम ऐसी उचित रहनी में रहें कि स्थूल का भोग हम स्थूल ( शरीर ) तक ही सीमित रहने दें। उसकी छाया सूक्ष्म ( शरीर ) पर न पड़ने दें। तो फिर भोग टूट जाते हैं, ग्रौर रांस्कार बिखर जाते हैं। श्रव हमारा हर कर्म, हर चीज समान गति में श्रा जाती है। ब्रह्म-विद्या पढ़ ली जाती है श्रीर ब्रह्म-गति की प्राप्ति हो जाती है। यही सच्चा जीवन है ग्रौर यही सच्चे सुख में विचरते मानव की सच्ची रहनी का उपाय है।

WITH THE BEST COMPLIMENTS OF

# Ganges Printing Ink Factory Ltd.

The largest Printing Ink Manufacturer in India

CALCUTTA , BOMBAY , MADRAS , DELHI

Mith the best Compliments From SHREE VENKATESA & Co. Dealers in Dyes, Chemicals & General Merchants 276-B, Easwaran Koil St.,

ERODE-1.

# \*'मेरे तो गिरिधर गोपाल दूसरा न कोई'

( श्री रामापति डींगर, सीतापुर )

मन रह रह कर हृदय की श्रोर चला जाता है। लगता है मैं ग्रपने हृदय की सीमाश्रों में ग्रपने को बन्द करने लगा हूँ। ग्रपने इस घर को पहले छोड़ रखा था किन्तु श्रव कभी कभी उसमें रहने का जी होने लगता है। मेरे ध्यान का केन्द्र भी तो वही रहता है। यह उसका भी घर है। पहले यह बात ध्यान में नहीं श्राती थी किन्तु श्रव तो लगता है कि हम साभे में रहने लगे हैं। धीरे धीरे किंदनाई उत्पन्न होती लगती है। स्वयं घर, घर के ग्राकर्षण के स्थान पर प्रतिष्ठित होने लगता है, स्नेह बाँटने लगता है ग्रीर मन उलभने लगता है।

सोचता हूँ मन ग्रपने मनचीते को दे डालूं –दे भी डालता हूँ, किन्तु वह बंधे पक्षी की भाँति उड़कर भागता है ग्रीर पुनः ग्रपने ग्रहु पर ग्रा बैठता है। भागता है तो तड़फड़ाता है, बैठता है तो स्थिर हो जाता हैं। रस्सी से बंधे पशु की भाँति दूरदूर तक घास खाकर, ग्रपना भोग पाकर, लौट ग्राता है।

"जैसे उड़ि जहाज को पक्षी पुनि जहाज पै आवे" वैसे ही मन लौट आता है। लौटता है तो नेत्र भंप जाते हैं। हृदय की गहराइयों में किसी को ढूं ढता है और ढूं ढते दूं ढते स्वयं खो जाता है। लगता है एक डोर किसी प्रच्छन्न हृदय से जुड़ गई है। कुछ मधुर-मिदर-सा लगता है। ग्रांखें खुलती हैं तो कोई दीखता नहीं, डोर भी नहीं दीखती किन्तु इस विचित्र गठबन्धन को शिथिल नहीं पाता। कोई अस्तित्व जैसे साथ है, लगता है मैं अकेला नहीं हूँ। किन्तु हाय री बिडम्बना! मन उड़ा तो सारा का सारा रँग उड़ गया। संसार की सलोनी माधुरी ने मौन आमन्त्रए। दिया और लो! मैं यह चला।

चलचित्र दौड़ रहे हैं। ग्रानन्द पाने हेतु मैं एक एक पर हिष्ट जमाये विसुध-सा दूंढ रहा हूँ सुख । चित्र ग्राते हैं, सुख-दुख, ईर्ष्या-द्वेष ग्रादि विकारों के चपेटे लगते रहते हैं, ग्रौर मन फिर भी ग्रानन्द पाने का ग्रसफल प्रयत्न करता रहता है। ग्रन्तर्यामी भूल गया है। मन कहता है ठहर। ग्रागे देख, ग्रानन्द ही ग्रानन्द होगा, ग्रवश्य होगा। ग्रौर मैं चारों ग्रोर देखता हूँ, कोई हँस रहा है,

<sup>\*</sup> मिश्चन की प्रार्थना की तीसरी पंक्ति पर साधक के उदगार-साहचर्य

कोई रो रहा है. कोई क्रोध से जला जा रहा है ग्रीर - ग्रीर भी न जाने क्या क्या हो रहा है। मैं सोचता हूँ कि हे नाय ! क्या मैं ग्रानन्द न पा सकूंगा ? ग्रीर ग्रजाने जब हृदय की ग्रीर उन्मुख हो जाता हूँ तो एक धक्का सा लगता है। हृदय ग्रंधेरा है। जिस मन को ग्रभी कुछ देर पूर्व ग्रपने देव को दे डाला था उसे पुन: वापस ले लिया है। ग्लानि से विभुड्ध होकर रो पड़ने को जी चाहता है।

एक चित्र सामने आता है। अनेक व्यक्ति तूफानी समुद्र में डूब रहे हैं। प्राकृतिक शक्तियाँ उन्हें कभी तज पर और कभी नीचे लाती ले जाती हैं। वह हाथ पैर मार रहें हैं। प्रत्येक आने वाली लहर को तट समक्षकर पकड़ना चाहते हैं, किन्तु वह उन्हें घकेल कर आगे बढ़ जाती है। कोई एक दूसरे का साथी नहीं, सभी अपनी अपनी के चक्कर में हैं। कीन किसका है ?

तट पर कोई बड़े ग्रार्ट स्वर में गा रहा है:-पेट पकरि के माता रोवे बाँह पकरि के भाई। लट छटकाये तिरिया रोवें — जोरी बिछरि गयी मोरी

नहीं नहीं। कोई किसी का नहीं है। कानों में जैसे श्रुति चिल्ला कर कहने लगती है— सब श्रपनी ग्रात्मा के लिये दूसरों को चाहते हैं। मन में एक हाहाकार उठता है, इतनी बड़ी दुनिया में मेरा कोई नहीं है। मैं श्रकेला हूँ, मुक्ते सबसे तटस्थ रहना चाहिये। पलायनवाद! सहसा बड़े ग्रक्षरों में मेरे सम्मुख जैसे लिखा जाता है—"पलायनवाद।" नहीं कोई मेरा है ग्रवश्य, ग्रन्थथा मैं किसी का हूँ। यदि ऐसा न होता तो वह डोर कैसे जुड़ी हुई लगती। मन फिर हृदय में खो जाता है। ग्रांख बन्द हो जाती है ग्रोर पुनः खुलती है। इस बीच सम्भवतः मैं एक स्वप्न देखता हूँ।

मैं दिल की गहराइयों में खो गया हूँ । वहाँ मैं हूँ ग्रौर मेरे जैसा कोई ग्रन्य भी है । मन की डोर में कुछ खिचाव—सा लगता है । मैं किसी ग्रजानी दिशा में बड़ता जा रहा हूँ ग्रौर घीरे घीरे कुछ का कुछ होता जा रहा हूँ । दिल से ग्रागे जाने पर कुछ विचित्र सा लगने लगा है । पलायनवाद की छाया तक नहीं रही है । ससार प्यारा लग रहा है । लगता है प्रत्येक पदार्थ से मुफे प्यार है । बहाँ मौन है । सोचता हूँ तो कोई उत्तर नहीं मिलता । कुछ नहीं है, कुछ भी नहीं है, फिर भी कुछ है, नहीं तो प्यार किससे हो रहा है । ग्रागे बढ़ता हूँ तो प्यार की उष्णाता ग्रौर भी बढ़ गई है, एक विचित्र सी स्थित है, मेरे भीतर कुछ हो रहा है, स्पष्ट ज्ञात नहीं होता...... डोर पर श्रीर खिचाव पड़ता है, श्रीर श्रामे बढ़ता हूँ तो उ० ए प्यार की मन्द जीत तता से साक्षात कार होता है । लगता है मैं एक सागर में श्रवगाहन कर रहा हूँ जितनें ताजगी है, श्रानन्द है। श्रीर भी न जाने क्या क्या है।———

खिना शौर बढ़ता है, मैं श्रौर श्रागे निकल जाता हूँ । घरती-पानी, गर्मो-ठन्डक पीछे छूट गये हैं । मै मानो श्राकाश में उड़ रहा हूँ । रह रह कर मन कभी हंसने तथा कभी रोने लगता है । बड़ी जिित्र स्थित हैं । एक घक्का सा लगता है । ऐसा प्रतीत होता है कि श्रब मैं इस संसार में नहीं हूँ । जगत दूर से दिख रहा है । शक्तियां मेरे शरीर में घुस सी रही हैं किन्तु शरीर तो दीखता नहीं । सामने विराट्र देश फैला है । चकाचौंघ कर देने वाले प्रकाश श्रीर शक्तियां चारों श्रोर से लपेटे ले रहीं हैं । मैं बदला जा रहा हूँ, प्रत्येक कदम के साथ मरता जाता हूँ श्रौर कोई नया व्यक्ति मेरे भीतर से उठता श्राता है । पुनः एक घक्का लगता है श्रौर प्रकाश सहसा गायब, शक्तियां लोप । मैं श्रंघेरे उजाले में चल रहा हूँ एक जीवित मृत की भांति । श्रब तो मुसे घरना भी ज्ञान नहीं रहा । क्या मैं मर गया हूँ । नहीं, लगता है मैं विराट् हूँ, जगत हूँ, प्रत्येक पदार्थ मुक्से है, मै सब में लय हूँ । नहीं नहीं मैं स्वयं ही सब कुछ हूँ । श्रौर मेरे सम्मुल कुछ नहीं है, मै कुछ नहीं हूँ श्रौर मेरे पीछे भी मेरे श्रितिरक्त कुछ नहीं है ।

ग्राभास होता है कि यात्रा समाप्त हो गई है, यही ग्रन्त है। एक विचित्र ग्राइचर्य से भर उठता है मन। ग्रस्तित्व, मैं ग्रीर ग्रन्त सब एक से। 'बह'— ग्रीर 'वह' भी मुफ्त सा ही! यह क्या——

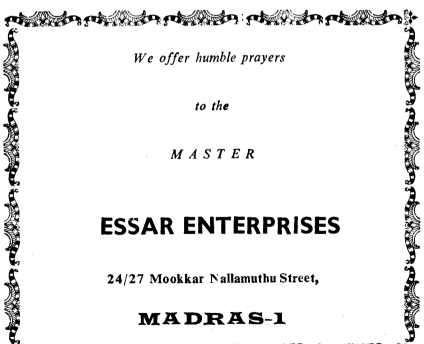
श्राँखे खुल जाती है। मन प्रशान्त सागर की तरह भरा भरा है। सृष्टि का प्रत्येक श्राणु, प्रत्येक प्राणी प्रिय लग रहा है किन्तु कुछ भी श्रपना नहीं लगता। मेरा नहीं तो किसका है, मै नहीं तो जगत श्रीर कौंन है? मैं ? वही ? विचित्र दशा है। कभी मैं नहीं, कभी वह नहीं, श्रौर श्रूरे!---- यह क्या!----- श्रव दोनों नहीं है---- कुछ नहीं है।

सम्भवतः म्रांखे फिर भंप गई थी, म्रब पुनः खुली है। सामने जगत फैला है, मै हूँ ग्रौर वह — शायद वह भी है, किन्तु ग्रप्रत्यक्ष, क्योंकि डोर पर म्रब भी खिचाव बना हुन्ना है।

सहसा मन मैं कुछ कौंघ जाता है - वह मेरा है, मै उसे ही प्यार करता है, वही जो "कुछ नहीं" है, जो विराट है, जो जगत है ग्रीर फिर कुछ नहीं है। रेडियो पर कोई गारहा है:-

> उठी थी बहरे हस्त से एक मोजे बेकरार, कृदरत ने उसको पैकरे इन्सांबना दिया।

मैं दहराने लगता है, दहराये चला जाता है। यही मेरा एक मात्र स्वामी ग्रीर इष्ट है।



We offer humble prayers

to the

MASTER

# **ESSAR ENTERPRISES**

13

100

24/27 Mookkar Nallamuthu Street,

MADRAS-1

は、古田家語は、古田家語は

# श्रनन्त यात्रा

(म्रध्यात्म एवं ब्रह्मविद्या-सम्बन्धी साधना में स्रभ्यासी की प्रगति का एक सम्यक व्यवस्थित वास्तविक विवरण प्रस्तृत करने की आवश्यकता का महत्व, उक्त विद्या को वैज्ञानिक अध्ययन एवं अनुसन्धान के लिये सुलभ करने की हृष्टि से. सर्व-विदित ग्रीर सर्व-मान्य है। सहज-मार्ग-साधना-पद्धति के ग्रन्तंगत ऐसा एक विस्तृत स्रविच्छिन विवरण हिन्दी भाषा के माध्यम से श्री 'बाबू जी' स्रौर सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी के बीच के पत्र-व्यवहार में सुरक्षित है। इस पत्र व्यवहार के पहले ४६ पत्र 'सहज-मार्ग' पत्रिका के वर्ष ४ ग्रक ४ तक क्रमश: प्रकाशित हुए थे। तत्पश्चात पत्र संख्य ५० से पत्र संख्या ६३ तक ग्रव्यवस्थित रूप से कभी कभी पिछले स्राठ नौ वर्षों में विभिन्न संकों में प्रकाशित हये हैं। इन बर्षों में प्रकाशित कुछ पत्र काफी आगे के भी हैं। प्रस्तृत अनंक से इन पत्रों का क्रमशः प्रकाशन व्यवस्थित रूप से फिर ग्रारम्भ किया जा रहा है। ग्रब तक प्रकाशित पत्रों में लेखिका का नाम ग्रादि व्यक्तिगत बातें छोड दी गई थीं। ग्रब वैज्ञानिक श्रध्ययन श्रीर अनुसन्धान की सुविधा के लिये पत्रों का यथातथ्य प्रकाशन किया जा रहा है ।)

# पत्र संख्या ६४

लखीमपुर २६-१०-१६४६

परम पुज्य तथा श्रद्धेय श्री बाबू जी,

सादर प्रसाम ।

कल पूज्य मास्टर सा॰ से मालूम हुआ कि अब की छुट्टियों में आप बीमार हो गये थे, म्रापकी साँस उखड़ गई थी। म्राशा है, म्रापकी तबियत मब ठीक होगी। हमारी तो 'मालिक' से यही प्रार्थना है कि 'यह' ग्रनमोल रत्न हमारे मध्य में बहत वर्षों तक रहे ग्रीर हम सब इनकी छाँह में उत्तरोत्तर पलते हए वृद्धि की प्राप्त करें। हम बढ़भागी हैं कि जिनके माता पिता की हमारे पूज्य बाबू जी को इतनी म्रिधिक याद म्राती है, म्रीर म्रपनी बालिका जान कर कभी कभी मेरी भी बारी म्रा जाती है।

जब से मास्टर सा० के द्वारा 'ऋापको' पत्र भेजा हैं तब से स्नातिमक-दशा में फिर थोड़ा सा परिवर्तन स्ना गया है। याद का हाल तो बूरा है। suppose करके भी याद करने की अधिकतर याद भूल जाती है परन्तू फिर भी 'मालिक' की कृपा से कुछ न कुछ चली ही जा रही है। नींद भी, पहले भी मैने लिखा था कि, तेज ग्राती है। परन्तू तब में ग्रीर ग्रव में काफी ग्रन्तर है। ग्रव तो ऐसी नींद ग्राती है कि यदि दस मिनट रात में ग्रीर दस मिनट दिन में सो लूं तो शरीर तथा दिमाग का इतना अधिक Refreshment हो जाता है कि फिर सोने की कोई ग्रावश्यकता नहीं रह ज़ाती है। एसा मालूम पडता है कि मानो ग्रभी दिमाग और शरीर से कोई काम ही नहीं लिया गया है। परन्तू जागने पर करीब स्नाठ दस मिनट तक न यह घ्यान रहता है कि कहां पड़ी हैं, दिन है या रात है, थोडी देर बाद धीरे धीरे सब बातें एक एक करके ख्याल में उतरने लगती हैं। शायद मैंने पहले कभी लिखा था कि जागने पर ऐसा मालूम पड़ता है कि विदेश में ग्रा गई हूँ परन्तु इधर करीब १५, २० दिनों तक तो दिन भर यही हालत रहती थी परन्तु अब तो न यही मालूम पड़ता है कि विदेश में हूँ ग्रीर न यही मालूम पडता है कि घर में हैं। ग्रीर तो हालत करीब करीब वैसी ही है जैसा कि पिछले पत्र में लिख चुकी हैं। इतिः

> म्रापकी दीन होन सर्व साधन विहीना पुत्री कस्तूरी

# पत्र संख्या ६५

लखीमपुर ११-११-४१

परम पूज्य तथा श्रद्धेय श्री बाबू जी,

सादर प्रशाम

मालिक की कृपा से हम सब यहाँ सकुशल आ गये। मेरा बुखार परसीं से बिल्कुल उतर गया है अब तिबयत बिल्कुल ठीक है। आरिमक दशा का क्या कहना है क्यों कि जिस 'मालिक' की "जुमिब शे ग्रवक्ष में है, क्या जाने क्या—क्या ग्राबोताव" यह तारीफ है, यह शान है, फिर उस 'मालिक' ग्रीर उन बिना कारण ही कृपा करने वाले मेरे बुजुर्गों की दृष्टि के सामने से होकर जो भी निकल जाये उसके भाग्य की तारीफ कैसे की जा सकती है, उसकी ग्राह्मिक उन्तित में कुछ शेष नहीं रह जाता है। 'ग्रापकी' वह परम कृपामयी बाणी "चौबे जी ईश्वर ने चाहा तो कस्तूरी के लिये मैं कुछ उठा न रखूंगा" मेरे हृदय में चुभ गई है। यदि मालिक की ऐसी ही कृपा बनी रही तो विश्वास रिखये कस्तूरी भी ग्रयनी ग्रोर से जितना भी बन सका कुछ उठा न रखेगी।

क्षमा की जिथेगा बाबूजी आपने चार दिन तक आराम करने के लिये कहा था सो शरीर को तो मैंने खुब ग्राराम दिया है परन्तू ग्रीर सब परसों से ही ग्रारम्भ कर दिया है। काम करने के बाद तबियत खुश हो जाती है। परसों जब No.1 Working कर रही थी तो ऐसा मालूम पड़ा कि कुछ टिघल टिधल कर बहा जा रहा है। कभी कभी ऐसा होता है कि यह स्थाल श्रा जाता है मैं कर तो रही हूँ परन्तू न जाने काम हो रहा है या नहीं ! तूरन्त म्रापकी ताकत का रूपाल माते ही यह विश्वास हो जाता है कि भवश्य हो रहा है। सच तो यह है कि अपने ऊपर Faith पूरा है। मेरी हालत तो ऐसी है कि मालूम पड़ता है कि तबियत कहीं डूब गई है। ग्रब कूछ कूछ, Self Surrender लगने लगा है, कोशिश बिल्कूल Complete की करूंगी षयों कि न जाने क्या बात हैं कि जरा भी ग्रहम भाव बेचैन कर देता है। एक बात सीर हो गई है कि तड़प स्रीर बढ गई है। तबियत बडी हल्की श्रीर सरल हो गई है। स्रापसे मिलने की इच्छा इलाहाबाद की स्रोर खींच रही है। न जाने क्या बात है कि मेरी इच्छा सदा यही रहती है कि पिता जी का रू॰ मेरे लिये केवल शाहजहाँपूर जाने में यानी केवल म्रात्मिक उन्नति 🖊 भें ही खर्च हो स्रौर करना भी क्या है। स्रापने जो सबसे पहले पत्र में लिखा था कि "एक साध सब सध, सब साध सब जाय," के अनुसार मेरी इच्छा केवल एक ही को देखने की, एक ही में एक हो जाने को चाहती है। क्षमा करियेगा न जाने क्या क्या लिख गई हूँ । ग्रापके सामने तो स्वतन्त्र हूँ ग्रौर कहावत भी है बच्चा मां के सामने जितना स्वतन्त्र होता है ग्रीर जितनी स्वच्छन्दता से बात कर सकता है उतनी किसी के सामने नहीं । काम में कोई

200

7

त्रुटि हो तो लिखियेगा। शौक इतना है कि इस पूजा में हर चीज बिल्कुल जानते की इच्छा होती है। इसकी एक एक हालत में सराबोर हो जाने को जी चाहता है। Working No.2 करने के बाद ऐसा मालुम पड़ता है कि जो जगह श्रापने छोड़ने को बतलाई थी उसे छोड़कर सब वातावरण में पवित्रता की धारा बहती मालूम देती है। वैसे श्राप जाने। इति:

म्रापकी दीन हीन सर्व साधन विहीना पुत्री कस्तूरी

# पत्र संख्या ६६

(श्री बाबू जी का उनर)

शाहजहाँपूर ११-११-४६

प्रिय बेटी कस्तूरी

शुभाशीर्वाद

अब तुम ईश्वर की कृपा से अच्छी होगी। मैंने एक दिन तुम्हारा काम देखा, कचहरी में था । तिबयत खुश हुई। स्वाह वह Automatic हो स्वाह वह खुद कर रही हो । तरीका ठीक था । यह हिन्द्स्तान की शुद्धता के बारें में था। ग्रच्छे हो जाने पर ग्रपना हाल लिखना। ग्रबकी बार पहुंचने पर ईश्वर को अगर मंजूर है तो तुम्हारी अनुभव करने की शक्ति भी खोल दुंगा, जिसके खुलने से अनुभव शक्ति में वृद्धि होती है मगर यह शक्ति बहुत कुछ उसके बाद Practice पर भी Depend करती है अर्थीत अगर कोई Faculty खूल जावे ग्रौर उससे काम न लिया जावे तो उसमें ग्रधिक वृद्धि पैदा नहीं होती । तुम्हें जो ईश्वर ने पिड़-देश (Pinda desh) श्रीर ब्रम्हांड -देश (Bramhand desh) की विलायत दी है, उसके मानी यह हैं कि पिंड -देश की विलायत के प्रर्थ Mastery over individuality यानी पिंड पर निप्रा होना भ्रौर ब्रम्हाड-देश की विलायत के भ्रर्थ यह हैं कि Mastery over cosmic power यानी ब्रम्हाँड पर निपुरा होना । किसी वक्त भ्रगर कुछ मेरी समक्त में आ गया और ऊपर से इशारा मिल गया तो फिर लिखूंगा। श्रलावा इसके मैंने यह भी किया है कि तुम्हारी हर Nerve को श्रीर जिस्म के हर हिस्से को Spiritual Force से भर दिया है। इसको हज्म करने के लिये वर्षे चाहिये। ईश्वर की मर्जी अगर शामिल हाल है तो मैं कोशिश करूंगा

कि साल, दो साल में हज्म हो जावे, हालांकि यह वक्त बहुत थोड़ा है। मुक्तको चूं कि तुमसे काम लेना था इसलिये मैंने ऐसा किया थ्रौर तुमने मुक्ते मजबूर भी कर दिया था। एक नुस्खा इसके हज्म करने का लिखता हूँ जो इसमें मदद देगा। बह क्या है? 'मालिक की याद। वैसे तो भाई एक उमर गुजर जाती है और यह चीज हज्म नहीं हो पाती है और हज्म न होने से कोई हानि भी नहीं है, मगर मुमकिन है मेरी तिबयत किसी वक्त और भरने की चल ग्रावे तो गुजाइश मिले। श्रच्छी तन्दुरुस्ती श्रौर लोगों को सिखाना भी हाजमें में मदद देता है।

तुम्हारी बहने और माता जी तो पूजा के लिये तुम्हारे पास बैठती ही होगी और स्त्रियां अगर आ जावें तो बड़ा अच्छा है। तुम्हें जो सिखाने में अड़चन मालूम पड़े, मास्टर साहब से पूछ लेना। ईश्वर ने तुमको सब कुछ दिया है यह माना मगर जैसे वह Unlimited है वैसे ही तरक्की की भी Limit नहीं! मैं तो भाई अपने लिये डंके की चोट कहने के लिये तैयार हूँ कि मैंने यही जाना कि कुछ नहीं जाना।" और भाई हमारे यहां हमारे गुरु महाराज के तो सिखाये हुओं का यह हाल है कि——

जिसको मिल गई गाँठ हल्दी की, उसने जाना कि हूँ मैं पंसारी ।"

यह म्राध्यात्मिक विद्या का समुद्र इतना लम्बा चौड़ा है कि इन्सान जिंदगी में भी तैरे भ्रौर जिन्दगी के बाद भीं, मृगर छोर कभी नहीं मिलता। मैं यह मुनासिब सभभता हूँ कि शुक्रिया का प्रसाद तुम खुद वहीं चढ़ा दो।

शुभ चितक रामचन्द्र

**W** 

With the best Compliments From Himalayan Plywood Industries (P) Ltd. Tinsukia (ASSAM)

Gram: HIMALAYPLY

Phone: T.S.K.- 119

।। ७, ६, नवम्बर १६७० को योगाश्रम तिरुवती में ग्रायोजित प्रिसेप्टर सेमिनार (Precepter's seminar) में महत्मा श्री राम चन्द्र जी महाराज, ग्रध्यक्ष श्री रामचन्द्र मिशन, शाहजहांपुर, का ग्रध्यक्षीय भाषण्।।

# सहज मार्ग की प्रशिक्षण पद्धति

श्रस्तित्व की जागृत श्रवस्था हो जीवन है। जब से हमने श्रयने श्राप में जागृत श्रवस्था की श्रनुभूत की तभी से पादिव श्रस्तित्व की समस्त कियायें प्रारम्भ हुई। प्रारम्भ में यह देवत्व से श्रधिक सम्बन्धित था जिससे जीवन की उत्पत्ति हुई थी। जीवन के विकास के साथ-साथ कर्म प्रारम्भ हुए श्रीर श्रपने श्रपने स्वभाव के श्रनुरूप ही उनके परिगाम हुये। श्राज हम श्रपना संतुलित स्वभाव खोकर श्रुसंतुलित हो गये हैं।

कर्म एक ग्रत्यन्त प्रबल वस्तु है क्योंकि इसका संबंध जीवन से है। श्रतः इसके दुरुपयोग ने गलत् परिएगम उत्पन्न किये भौर प्रत्येक केन्द्र ने श्रपनी मौलिकता खोकर विभिन्न परिएगम ग्रहएग करना ग्रारम्भ किया। फलस्वरूप, समस्त मानव शरीर एक यंत्रालय बन गया थोर ग्रबतक जो कुछ हमने संकलित किया था उसने उगलना ग्रारम्भ कर दिया। यह क्रिया वर्षों तक चलती रही है। एक जीवन की समाप्ति पर हमने ग्रपने उस जीवन में संकलित स्थूलता के परिएगामों के साथ ही एक नवीन रूप धारएग कर लिया। इस प्रकार प्रत्येक जन्म में हम कुछ न कुछ जोड़ते गये थौर ग्राज हम स्वयं ही (कर्म) बन गये हैं। स्नायु मण्डल के प्रत्येक केन्द्र स्वयं ही श्रुव बन गये हैं जो भिन्त-भिन्न प्रकार के वातावररण एवं परिवर्तन पैदा करते रहते हैं। इन ध्रुवों का निर्माण हमने धपने कर्मों के श्रनुसार किया है ग्रीर उन कर्मों की पुनरावृत्ति ने केन्द्र को श्रीर भी सवल बना दिया है। परिएगाम-स्वरूप हम सदैत्र उन्ही ग्रादेशों या संकेतों की उहापोह में पड़े रहते हैं जिन्हें हम विभिन्न केन्द्रों से प्राप्त करते हैं।

हमारा जीवन ग्राध्यात्मिकता से भौतिक हो मया ग्रौर इसके सातत्य ने हमें ग्रौर भी कुत्सित बना दिया । किसी प्रकार, परस्थितियों के परिगाम स्वरूप ग्रथवा सद्व्यक्तियों के साहचर्य के फलस्बरूप हमें देवत्व की एक बहती लहर मिली । हमने उससे वर्तमान ग्रवस्था की तुलना करना ग्रारम्भ कर दिया। तब हमें मालूम हुन्ना कि जो कुछ हम।रे पास है उससे भी श्रेष्ठतर कोई वस्तु है।

श्रब हमने अपनी मौलिक अवस्था की पुनर्पाप्ति के लिये उपाय की खोज का प्रारंभ कर दिया । हमने एक उचित व्यक्ति की तलाश की । यदि हमारा विचार केन्द्र के मूल बिन्द्र को जो ग्रन्त में सभी केन्द्रों में विद्यमान है, गह-राई के साथ स्पर्श कर सका, ग्रथवा दूसरे शब्दों में, समस्त कन्द्रों के मूलभूत तत्व-ग्राध्यात्मिकता-को किसी प्रकार स्पर्श कर सका तो वह एक प्रकार का प्रकम्पन उत्पन्न कर देता है । भ्रौर वृंकि प्रत्येक कर्म का कुछ परिसाम होता है, इसका भी अपना परिगाम हैं, अर्थात इसे उचित व्यक्ति के जो वास्तव में भ्राध्यात्मिक है, पास पहेंचा देता है। पर, यदि हमारा प्रयास बृटिपुर्ग है तो हम ऐसे व्यक्ति की स्रोर बढ़ते हैं जिसने स्राध्यात्मिकता के भेष में स्थल व्यक्तित्व धारए। कर लिया है । यदि हमें केवल साक्षात्कार की तडप है तो निश्चय ही हमें सदैव ठीक व्यक्ति मिलेगा । सौभाग्य से हमें एक ऐसा गुरु मिला है जो पूर्णत: ग्राध्यात्मिक है। तब यह गुरु का कर्तव्य होगा कि वह हम रे ग्रसंतुलित विचार धाराभ्रों के परिसामस्वरूप निर्मित ध्रव को नष्टकर दें। उनके नष्ट हो जाने पर उनके कुप्रभावों की नलिका अवरूद्ध हो जातीं हैं ग्रौर हम ग्राध्यात्मिकता के उचित स्तर तक ग्रग्रसर होते हैं । यह गुरु का कर्तव्य हो जाता है कि वह प्रत्येक वस्तु को व्यवस्थित करे श्रीर हम में भौलिक ग्रवस्था उत्पन्न करे जिससे हम ग्रपने में देवत्व के जागरए। की ग्रनभति करना ग्रारम्भ कर सर्के जो हममें ग्रारम्भ में थी।

गुरु यह सब किस प्रकार करता है ? वह धपनी विशुद्ध देवी अवस्था का प्रवेश अभ्यासी में करता है क्योंकि यह उसका कार्य हैं। सहयोग एवं सह—कारिता के लिये वह कुछ विधियां निश्चित करता है। इन प्रएालियों में ध्यान सर्वश्रेष्ठ है और वह इस में भी अभ्यासी की सहायता करता है। घ्यान का वास्तविक अर्थ यह है कि मन बहिर्मुखी होकर अन्यत्र भटकने के बजाय केन्द्राभिमुखी रहे। इसके लिये हृदय पर घ्यान करना बताया जाता है। इस हृदय पर क्यान करना बताया जाता है। इस हृदय पर क्यां क्यान करते हैं ? यह हमारी पुस्तकों में लिखा जा चुका है, अत्यव उनकी पुनरावृति मैं यहां आवश्यक नहीं समकता।

जैसाकि मैंने पहले बताया है श्रम्यासी हृदय पर ध्यान करता है परन्तु उसमें गुरु के प्रति विनम्नता का भाव भी अवश्य होना चाहिये । सत्यान्वेषसा के मार्ग में यदि कोई चीज कठिन है तो वह समर्पण है-सीधा एकाकी समर्पण । लोग बहुधा मन्दिर में जाकर मूर्ति के सम्मूख शीश भूका कर केवल मौखिक रूप से समर्परा करते हैं । यह समर्परा है ही नहीं । वास्तविक समर्परा तो उस अवस्था की भाँति है जिसमें हम मासूम बच्चे की भाँति शेर के आक्रमरा के भय से श्रकान्त होने पर मां की गोद की श्रोर दौडे जाते हैं। मासम वच्चा यह नहीं जानता कि उसकी मां उसे शेर से बचाने में सक्षम हैं या नहीं । समर्पेश का सर्वश्रेष्ठ उपाय जो मैंने बताया वह ईश्वरावलम्बन की श्रनभृति है। पर उसके पूर्व जैसा कि बताया जा चुका है, एक निश्चय ही योग्य गुरु के प्रति विनम्न भावना होना ग्रावश्यक हैं। समर्परा करने में सामान्यतया हमें इस बात का ध्यान रहता है कि 'हम कर रहे हैं'। म्रतः हम उसी म्रहं (हम) से प्रारम्भ करते हैं जो त्याज्य है। इस प्रकार 'म्रहं' विकसित होता है न कि समर्पण । समर्पण वास्तव में भक्ति का परिणाम है यदि वह र.च्चे अर्थ में की जाय। अस्तित्व के साथ आन्तरिक लगाव सच्ची भिक्ति है। निश्चय ही भिक्ति (भिक्ति एवं प्रेम) मुख्य यंत्र है ग्रीर उच्चतम कोटि की भक्ति वह है जिसमें अभ्यासी को यह पता न रहे कि वह कसे ग्रीर क्यों प्रेम करता है। इस प्रकार के उदाहरएा भगवःन श्री कृष्ण से सम्बन्धित माप्त ग्रन्थों में मिलते हैं । पृथक सत्ता का शान न केवल समर्पेगा की भावना में अवरोध उत्पन्न करता है अपित कभी कभी अभीष्ट से पूर्णतया भिन्न प्रभाव पैदा करता है । यदि सिंह को यह ज्ञान हो जाय कि वह सिंह है तो वह अपने ही शिक्षुश्रों पर कूद पड़ेगा। यदि मनुष्य श्रयने ही को मनुष्य समभे तो वह अन्य लोगों को दैरय की भांति दुःख देगा । हम कैसे जाने कि हमारा समर्पेश पूर्ण है ? यह तब संभव होता है जब हम जानना आरम्भ करते हैं कि ग्रभ्यासी निखिल मानव मात्र के प्रति स्वभाविक रूप से निमत हो रहा है । जब समर्पेण पूर्ण होता है तो समर्पेण की भावना ही समाप्त हो जाती है और वह पूर्णातया स्वभाविक हो जाता है। श्रतः स्वाभाविकता प्राप्ति भ्रम्यासी का मूख्य प्रयास होना चाहिये । समर्पं ए एवं सहकार्यता जुड़वी बहने हैं।

स्रभ्यासी दो प्रकार से चलता है सौर दोनों ही ग्रावश्यक है । प्रास्माहृति एवं ग्रपने प्रयास से जो प्रकाश प्रिसेप्टर श्रभ्यासी में प्रविष्ठ करता है वह विभिन्न केन्द्रों की ग्रोर जाती है श्रौर ग्रभ्यासी उच्चतर बिन्दुश्लों पर भी एक

प्रकार का कम्पन अनुभव करता है। दूसरी चीज जो प्रिसेप्टर करता है वह विभिन्न क्षेत्रों एवं केन्द्रों की यात्रारंभ कराना है । बहुत थोड़े ही ऐसे व्यक्ति हैं जो ग्रपने परिश्रम से यात्रा करते हैं । केवल सहज मार्ग में ही प्रशिक्षण प्रणाली द्वारा अभ्यासी के अध्यात्मिक ढाँचे की सभी आवश्यक वस्तुश्रों की बुनाई होती है ग्रौर इस प्रकार प्रिसेप्टर को बहुत कार्य करना पड़ता है। मैं साधिकार कह सकता हूँ कि बिना प्रिसेप्टर की सह।यता के कोई व्यक्ति उच्चतर क्षेत्रों को नहीं पार कर सकता है क्योंकि जीवन धारा उच्चर से निम्नतर क्षेत्रों की ग्रोर बही है, ग्रथवा, दूसरे शब्दों में, यह स्वयं ग्रपनी शक्ति से नीचे उतर रही है। सूक्ष्म शक्ति ग्रत्यन्त तीत्र होती है, ग्रौर यदि कोई अभ्यासी अपने ही प्रयास से आगे बढ़ना चाहता है तो उसे ढ़केल दिया जाता है क्योंकि वह उस सूक्ष्म शक्ति के उद्गम तक नहीं पहुंच पाता । कुछ केन्द्रों तक तो अभ्यासी दीर्घकाल में पहुँच भी सकता है परन्तु उसके श्रागे कोई भी स्वयं ग्रपने से ही नहीं जा सकता । प्रिसेप्टर को केन्द्रों एवं उनके ग्रन्दर निहित शक्तियों का ज्ञान होता है श्रौर उस ईश्वरी शक्ति का-जो उसके पास सीधी म्रातीं रहती है- प्रयोग वह सब कुछ सुव्यवस्थित करने में करता है। यदि कोई ग्रभ्यासी ग्रपने ही प्रयास से ग्रागे बढ़ता है ग्रथवा किसी स्तर विशेष में गुरु की ग्रवहेलना करता है तो वह एक वकृता पैदा कर लेता है जो पुनः स्वतः ही एक ग्रन्थि बनकर उसकी प्रगति को रोक देती है। इसका गुद्धिकरण मात्र प्राणाहुति विधि द्वारा ही हो सकता है।

प्रिसेप्टर के कार्य करने का मुख्य साधन इच्छा शक्ति हैं। निश्चय ही, ऐसे भी तरीके हैं जिससे अभ्यासी को सुन्दरतर एवं शीघतर परिएएम प्राप्त हो सकते हैं। इन्हें मैंने पहले ही प्रिसेप्टर के लिये लिख दिया है। अब मैंने प्रिसेप्टर से अनुरोध किया है कि वे अपना भी अनुभव जोड़े। वह प्रएए ली जो प्रिसेप्टर अभ्यासी के लिये अपनाते हैं ध्यान और प्रार्थना की है। अभ्यासी की उन्नति के लिये अन्य आवश्यक तरीके प्रिसेप्टर स्वयं ही अपनाते हैं।

प्रार्थना ग्रावरयक क्यों है ? वह इस लिये कि प्रार्थना के समय हम ग्रपनी मानिसक ग्रवस्था इतनी विनम्न रखते हैं जो बहुत कुछ समर्पण की भांति होती है । यदि हम ग्रासानी से समर्पण न कर सकते हों तो यह मार्ग ग्रपनाना चाहिये । फिर दूसरी चीज स्वतः ग्रा जाती है । बहुधा ऐसा देखा

जाता है कि एक व्यक्ति अपने मन में कभी या अक्सर ही क्रोध की फनफनाइट का अनुभव करता है। वह गुरु के पास जाता है जो उसके उन्मूलन
की कोई विधि बताते हैं। हमारे पूज्य गुरुदेव ने अपनों टिप्पिएयों में लिखा
कि किन्ही मानसिक रोगों के लिखे, मान्य अधिकारी होने के नाते, विधियाँ
निश्चित करना ठीक नहीं। उन्हें तो वह उपाय बताना चाहिये जिसका किसी
महान संत ने ऐसी दशा में प्रयोग किया हो और सफलता मिली हो। वह
तरीका ठीक होगा क्योंकि उसका प्रमाण मौजूद है। यह अवश्य हैयदि किसी
गुरु में ईश्वरी प्रज्ञा जाग्रत हो गई हो तो वह जो कुछ बतलायेगा पूर्णंतया
ठीक होगा। सहज मार्ग प्रणाली में करने की सारी क्रिया प्रिमेण्डर की
है और होने का कार्य अभ्यासी का।

श्राघ्यात्मिकता की पृष्ठभूमि नैतिक साहस है जिसका उदय मनुष्य के नैतिक होने पर है। मेरे पूज्य गुरुदेव कहा करते थे कि एक व्यक्ति कितना भी समुन्नत प्रतीत होता हो, यदि उसका नैतिक चरित्र संदेहास्पद है, तो मैं तो यही कहूँगा कि उसमें ग्राघ्यात्मिकता की एक स्वास मात्र भी नहीं है। नैतिकता सच्चे ग्रर्थ में है क्या ? यह उचित प्रयोग के लिये सभी कर्मेन्दीय-शक्तियों का सामन्जस्य पूर्ण होना है। यह किस प्रकार होता है ? जब मनुष्य अपने को ग्रहंम् से दूर करना ग्रारंभ करता है तब इसका विकास होने लगता है। ग्रनः किमी भी धर्म की सभी विधियाँ केवल इसी कार्य के लिये हैं, ग्रीर सहज—मार्ग की विधियाँ एवं पद्धति तो इसके लिये ग्रत्यन्त सुगम है। ग्रहं पर ग्रधिक बल दे देने से नैतिकता नष्टप्राय होने लगती है। परन्तु यह तो केवल प्रिसेप्टर का ही कार्य है कि वे 'ग्रहं' को 'दैवत्व' में परिणित कर दें।

ग्रहम् क्या है ? यह मन की क्रिया द्वारा उत्पादित एक स्यूल ग्रवस्था है। सामान्य समभ्दारी के लिये ग्रीर भी स्पष्ट रूप से मैं यों कह सकता हूँ कि 'ग्रह' व्यक्तिगत शक्ति बन जाता है जिसकी पृथक सत्ता है। यदि हम एक सच्चे गुरु के हाथ में हैं तो मनुष्य को मनुष्य कहलाने योग सारी ग्रावश्यक वस्तुयें शनै:—शनैं: स्वतः ही प्राप्त हो जाती हैं। सच तो यह है कि हमारी प्रणाली में सारी विधियाँ प्रिसेप्टर के लिये हैं जिनसे वह ग्रभ्यासी में, जो निद्रित ग्रवस्था में हैं, दैवत्व प्रविष्ट कर सकें। ग्रभ्यासी को सतत स्मरण से बहुत सहायता मिलती है। गुरु का कार्य मोटी परतों का हटाना है जिससे देवत्व प्रस्फुटित हो सके। ग्राध्यातिमकता ग्रवस्था में कली, पुष्प है। प्रिसेय्टर की

प्रत्येक प्रास्माहृति, चाहें वह स्वयं ग्रपते में ग्रात्मविश्वास के ग्रभाव में भी दी गई हो, श्रभ्यासी को प्रकाश देगा चाहें ग्रभ्यासी सुग्राहकता की कभी के कारस्म इसका ग्रमुभव करे ग्रथवा न करे। इसका कारस्म यह है कि वही एक शक्ति हम सभी में कार्य कर रही है। मोड़ देना ग्रथवा ढ़ाल देना प्रिसेप्टर का काम है। मुभे प्रसन्तता है कि मिशन के सभी प्रिसेप्टर ग्रभ्यासियों की नि:स्वार्थ ग्रच्छी सेवा कर रहे हैं – गुरु के रूप में, नहीं बल्कि सहयोगी के रूप में। ईश्वर करे इसका ग्रीर भी विकास हो!





# **ASSAM PAINTS**

Both the company of t

8

# CHEMICAL WORKS

(Prop. Agarwal Tube Co.)

MANUFACTURERS OF PAINTS

CEMENT COLOUR

R,

DYES ETC.

Tinsukia

(ASSAM)