# सहज-माग sahaj marg

Bi-monthly, Spiritual)

Registration No. R. N. 12620/66

Volume XIV

September 1971

No.



Gram:-SAHAJMARG

Phone:-667

Shri Ram Chandra Mission

SHAHJAHANPUR. U. P. (India)

Dr. C. A. Rajagopalachari

September 1971 Yearly Subscription Rs. 6.00

Dr. S. P. Srivastava, M.A. Ph.D.

Single Copy Rs. 1.25

No. 5

#### CONTENTS

| CONTENTS                                     |                   |                                                  |             |  |  |  |
|----------------------------------------------|-------------------|--------------------------------------------------|-------------|--|--|--|
|                                              | ish:—             |                                                  | Page        |  |  |  |
|                                              | torial Notes      |                                                  | 115         |  |  |  |
| 2 Ma                                         | ster's Message    |                                                  | 119         |  |  |  |
| 3 An                                         | Ode to Master     | Mrs. Vera Davies, London                         | 121         |  |  |  |
| 4 Excerpts from Master's letters to Abhyasis |                   |                                                  |             |  |  |  |
| 5 Spe                                        | ech               | Dr.K.C. Varadachari. M.A.Ph.D.                   | 129         |  |  |  |
| 6 Gu                                         | ru                | Mr. Alexandre Rakotondrainibe,                   | 134         |  |  |  |
| 7 Leti                                       | ter to Master     | Ramakrishnan, Troy N.Y. 12181                    | 135         |  |  |  |
| 8 Ord                                        |                   | Ram Chandra President.                           | 143         |  |  |  |
|                                              |                   | sm-Answers to Questions Series 3                 | 145         |  |  |  |
| हिन्दी:                                      |                   | Thiswers to Questions series 3                   | 143         |  |  |  |
|                                              | 1-क्षय का उपाय    | श्री रामचन्द्र जी, ग्रध्यक्ष श्री रामचन्द्र मिशन | . 0 0 1/    |  |  |  |
| ११ कवित                                      | ना                | श्री मत्यस्वरूप श्रीवास्तव, लखनऊ                 | ११७         |  |  |  |
| १२ सहज                                       | मार्गकेरज-करण     | संत कस्तूरी चतुर्वेदी, मोदीनगर                   | ? ? E       |  |  |  |
| १३ गीत                                       |                   | श्री जगदीश कुमार 'मृगेश' सीतापूर                 |             |  |  |  |
| १४ सहज                                       | मार्ग में संन्यास | श्री मुन्नीलाल मौर्य, इलाहाबाद                   | १२१         |  |  |  |
| १५ गजल                                       |                   | श्री मुसाहब राय 'श्रष्टतर' ज्ञाहाबादी            | <b>१२३</b>  |  |  |  |
| १६ प्रार्थन                                  |                   | श्री सहाराष्ट्रियाच्याच्याच्या क्रिक्टिक क्रिक्ट | १२७         |  |  |  |
| १७ नाथ                                       |                   | श्री ग्रंशरफीलाल गुप्तः मिश्रितं, सीतापुर        | १२६         |  |  |  |
| १८ सातव                                      |                   | श्री सुरेशचन्द्र, श्री नगर गढ़वाल                | १३५         |  |  |  |
| १६ गीत                                       | . असामा<br>-      | थी ग्रेर्जुन पाण्डेय, कानपुर                     | <b>१</b> ३७ |  |  |  |
| -                                            | रु' ग्रौर माँ'    | <b>3</b> .                                       | १४३         |  |  |  |
|                                              |                   |                                                  | १४४         |  |  |  |
|                                              |                   |                                                  | १४७         |  |  |  |
| 22 Oui                                       | Publications      | *                                                | 153         |  |  |  |
|                                              |                   |                                                  |             |  |  |  |

Views and opinions expressed in articles published in this journal are not necessarily views or opinions of the Mission.

#### **ERRATA**

- 1. Page 116 Line 4- Please read 'Lots' for 'Losts'
- 2; Page 121 Title- For 'An ODES to MASTER', please read 'ODE to MASTER'
- 3. Page 134 Penultimate line-For 'Shaksad' please read 'Sakshat'
- 4. Page 146 line 2- For 'into' please read 'of'.

#### **Editorial Notes:**

Laying ourselves in all humility at the Holy Feet of our Divine Master, we greet our Readers and pray for His Blessings for all of them.

We have pleasure in informing our Readers of the impending visit of the following Abhyasi brothers and sisters from overseas, for the special purpose of laying themselves under the protecting umbrella of Divine Master. One party of four, Vibe, Thomas, Ole and Bjorn from our very active Centre at Copenhagen, are expected to arrive in Delhi between the 9th and 15th of November for a stay of a few months in India, of which a considerable part is expected to be spent with Master. Another party of 4 or 5 abhyasis will be from our Centre at Rome, led by Signor Giorgio Furlan, who teaches hata yoga practice to Italian youth of both sexes at his Academy in Rome. We pray for Master's Blessings for these brothers and sisters of ours, for their spritual well being as also for a successful trip to this country and safe return in due time to their homes.

We are blessed by Master's graceful gesture in permitting the introduction in this issue, of a new feature entitled "Excerpts from Master's letters to abhyasis." Since most difficulties encountered by abhyasis in the course of spiritual sadhana are common to most, careful attention to this feature will solve most of these difficulties and so, we feel sure that this feature will be welcomed by all.

Overseas abhyasis are evincing keen interest in the journal to the extent it becomes available to them. International

communications face new difficulties each day and it is a great effort and heavy expense for journal copies to reach overseas Readers. It is therefore a great comfort to know that those who are able to get them at all, derive losts of benefit and are willing to take even contributory interest. We are happy to introduce in this issue Mrs. Vera Davies, our Preceptor in London, through her "Ode to Master" composed in Prose-Poetry. We also include A "Hymn" addressed to Master by Mr. Alexandre Rakotondrainibe of Tananarive (Malagassy), whom, all those who were with Master during His last visit to Madras, had the good fortune of meeting. We do not ask for more than this even from Veterans in this country.

In an earlier issue of this journal, we had requested for uptodate information from all centres of the Mission in India about Preceptors attached to each centre, the dates of grant of permission and type of permission in each case. In the months that have passed, we have received only a few replies. It passes our small comprehension what could be the reason for this communal apathy on the part of even Centre-in-charges. We pray that this present reference will give them the energy to address their answers to the Joint Secretary of the Mission at Shahjahanpur. We again repeat our request for well-written articles for this Journal. We have to confess to a lot of difficulty completing the selection for each issue.

Abhyasis and others of a spiritual bent of mind living in Assam were the recipients of Divine Grace when Master toured their area in September-October despite inclement weather conditions and His own physical disability.

Sri P. Rajagopalachari, General Secretary of Mission, toured European cities, and cities in the Middle East and North

and East Africa, from 11 September to 22 October, Master's Grace flowed through him in abundance for the benefit of all those who came into contact with him.

Your Editor started on a mission to the west, but disabling physical illness prevented the trip. Though this has caused a lot of disappointment to those who were eagerly awaiting his arrival at various places, they have accepted it in the spirit of our Commandments.

Owing to non-availability of trained technical staff for our Press at Shahjahanpur, there is considerable delay in bringing out the Journal. Every effort is being made by persons incharge at headquarters. We pray for their success and request Subscribers to bear with us with patience.

With prayers for Master's Blessings for all our Readers, their families and friends.

Madras.

Your EDITOR.

1 November 1971.

WITH THE BEST COMPLIMENTS OF

#### Ganges Printing Ink Factory Ltd.

The largest Printing Ink Maufacturer in India

CALCUTTA \* BOMBAY \* MADRAS \* DELHI

(116)

(117)

## Mith the best Compliments From K. C. SARANGAPANI Dealers in Dyes & Chemicals 149, Appu Chetty Street **SHEVAPET** SALEM-2. (118)

## MASTER'S MESSACE

Dated 30th october, 1955

(Being reprinted at the request of Associates). Dears Ones.

It is with the feeling of deep pleasure that I found an opportunity of sending my message to you through my associate, Raghvendra Rao. It may be the shortest message, but it has gushed out from the deep core of my heart with love and affection.

The soul is longing to feel its characteristic which has gone out of sight, and this insignificant being is seeking his fellow pilgrims to march on the path of freedom. The desire, I am longing to get the fellow travellers, is only for the sake of rendering service for the sake of safe arrival to the destination. The idea may look foreign to you in the first sight. But if you pause a little to consider the problem or the destination, you will surely come to the conclusion that you are sailing towards your own home wherefrom you have been snatched away by the irony of fate.

When we use the phrase "irony of fate" the idea of unbalancing character presents itself in our memory. As long as there was the balanced state we had no form of our own. We have simply to unfold ourselves and to restore the balance of our own which we had lost.

How simple it looks when we say that we have restored our balance! It is of course very simple thing, but it becomes very difficult to follow, because with the unbalanced state we have created the intricacies. We always like to seek our own way to solve our problem of life through the difficult methods so prevalent in our country. This is why disappointment and frustration is the result. They draw oil from the fatty substance, that is, from those who are swelled in the material knowledge, but not from the bones where phosphorus is present to illumine the particles however soiled they may be. The difficulty then becomes greater in the struggle.

Adopt easy means to get the easy thing, The dogmas can do you no good. It is the practical thing which will weave your destiny under a guide who has measured the distance and has found its original source.

There are such men in India who can very easily guide you to the destination so near and dear to us. But the selection you will have to make yourself, for which I give you a few words to guide you in the search. Where you find the idea of service with no selfish motive of the guide, there the thing rests. One more thing to consider is that one, who can fomentate you with the internal Divine power to make your task easy is, the capable hand for the Divine knowledge. To get such a man is the sure sign that the problem of life will be solved without doubt. I must pray for you all that the seekers may get such a guide. Amen.

I think it remains now little on my part for the prayers for the high spiritual elevation provided you get such a man as your guide as said above. But, as I am duty bound, I must say, "May you all see the Light of the Day." All this message has been bubbled up with love from the bottom of my heart for our most dear ones.

Sd. Ram Chandra

#### An ODES to MASTER

( Mrs. Vera Davies, London )

There is a Spiritual Being Incarnated on this Earth,
On how many planets does He live?
Oh! We donot know.

The Reality of Inner Illumination,
Of Spiritual Reality in the Universe,
Of the life of the Soul,
Is the more keenly felt
When we sit at the Feet of Him
Who is our beloved MASTER.

His Spiritual Grace and Power Find their way over the Oceans Across the wide world;
A disciple feels himself then A true part of the Cosmos,
Of a Divine Life – of God.

Oh! Master! How beautiful is the Dawn!

(120)

(121)

## Excerpts from Master's letters to Abhyasis

( To an Abhyasi in Ohio, U.S.A.)

September 22, 1971

My dear... ... ...

Received your affectionate letter. I am happy that you have started the practice under an able Preceptor of the Mission. I pray that you may be able to test the wisdom of India. The thing is so simple that it looks difficult. The searching mind grasps the object material in Nature, but the quiet mind reaches to its own Source. The time, of course, is very precious, and we must utilise it in the best possible way. There are so many things in the world, almost all important, and this is also one of them. So we should divide the time in a way that you may find time for this thing also. Sometimes we have to do additional work also within our limited time. So that is the additional work which makes all success. The interest for a certain work brings the time for it to carry on.

You should remain in correspondence with me and you will be getting the spiritual food needed for One - the Absolute.

With best wishes,

Yours sincerely,

Ram Chandra

(123)



(To an Abhyasi in Troy, U.S.A.)

October 22, 1971

X

My dear.....

X

X

Interested persons will join the Mission if they are made to know the efficacy of the System. One who has not seen the throne of the King, how can he admire it? Rama, Krishna. Mohammad and Christ could not remove the misery, poverty and injustice of the world. World is the home of disparities and contradictions. If these things are brought to a balanced state there will be no world. If every thing may come to the balanced state, it will corroborate with the original balanced state when there was no creation. When the balance was disturbed then the world came into existence. Nobody can succeed in bringing the state of balance in the world. If the contradictions be removed, the mind will not work and then what will be the condition of human being? — An animal in the form of man.

So you can tell your friends like this. Please keep this letter safe, so that you may be able to reply such questions.

Yours affectionately, Ram Chandra

( To an Abhyasi in Australia )

October 22, 1971

My dear....

I am so happy to receive your affectionate letter of the 14th October, 71.

I feel that now you are going from the dry land to a

(124)

rich one. You can naturally say that Cairo lies in the delta of the Nile, so how can it be dry. A rich man is often poor. Why? Dryness of the heart and the brain is responsible for it. River Nile is so much praised in the Persian literature and Cairo also in the poetry. So they are rich in the minds of the poets. But when the poets are gone, the idea of the richness is withdrawn. What comes out of it? It is rich to the poetic minds, while, at the bottom dryness is there. Bottom is the ground wherefrom every thing grows up. So seed and environments count much.

Now, we take up Australia. You will find by your experience richness at its bottom. I can say profoundly that there is a field for Mission's work there. The environments and the work will make you rich also. I have also laid the foundation of richness in you while you were at Madras.

Now, why you are going to Australia? I will interprit it my own way – for the work which I have been cherishing so long. For your spiritual approach I am responsible, and please leave it to me. For the work in Australia, you will be responsible. May God help you at all corners.

With blessings

Yours sincerely

Ram Chandra

P.S.: After dictating this letter, I got the happy tidings from Mr. P. Rajagopalachari that you have been bestowed with the Divine Power for work under Sahaj Marg System. I congratulate you for it and pray for your spiritual well being as well as of others who start the practice through you. You start the work and the Certificate will follow.

Ram Chandra.

(125)

( To an Abhyasi in U.K.)

October 23. 1971

ž

. 4

My dear....

Received your affectionate letter.

Your question about the Anti-Matter is dealt with in another way. Without going into details of the Russian theory, if I tell my own discovery, I believe, it may present an answer to the question.

Every thing starts from the Centre or the things started make their own centre. That is the universal truth. When the creation came into being, it had its own centre and the Central Force was the cause of this world and the universe. The power descended with certain dimensions of thoughts – each one working for itself. It came down from unity and expanded into diversity. Now, this diversity is consuming the force of the centre. In other words, it has its centre and the power is issuing forth nearabout it. At the time of total dissolution – Mahapralaya – the connection between the Centre and the universe will be severed and the universe will become weightless. This very power was the cause of creation and the same will be the cause of destruction.

Now, there are two functions performed by this immaterial absolute power - you may call it Anti-matter. The materilistic minds try to capture the power for destruction i. e. they utilise it for that purpose. But the spiritualists use the same power for constructive purposes. Not the different combinations of acids and chemicals or their actions or reactions, but the Will is the only instrument for the Yogis to effect the change.

The state of anti-matter will never be brought about by individuals because those who perpetrate it will also lose their lives.

What is the method of Yogis? They draw out power as much as needed for the transformation of man. They can have any quantity of power. If I add that whole power of the Centre can be brought on the earth, people will not accept it till it is done. You may remind me when I be in England, and I will show you the constructive work by that power, If, somehow, the whole power be drawn on the earth or in any part of it, the result will be haemorrhage. Einstein said that mass can be converted into energy and further he is silent. But I say, energy, can be converted into its absolute form and that is the greatest power. Atom has its antidote in itself, which our scientists have not yet worked out. But the Central Force, which I have talked about, has not got any antidote. So that can be used any way.

Yogi gets command over the powers of Nature. He is not a Yogi who has no such command. But he will not use these powers unless the times warrant. In our Sahaj Marg System, the atoms of the body turn into energy and then to its absolute. Thus whole system is divinised. I have written all this after my experience and experiments.

Long back, I have touched this topic in "Efficacy of Raj-Yoga" that every world is connected with an egg like thing. If one egg is broken, the world connected with it will be destroyed. Its only instrument is Will merged in the Divine.

Life in life is the real life. Then why should we fear from death?

Yours affectionately, Ram Chandra

#### EXPERIENCES OF AN ABHYASI OF U.K.

He (P. Rajgopalachari) gave some wonderful transmissions. We had one here with Andre, Chari giving it, and during it, I had a vivid vision of your Heart in dazzling light, all light, and your whole frame was pure light with only the merest suggestion of a faint shadow where might be your physical body. It was a beautiful experience and I see it all the time before my eyes - I suppose it would be truthful to say that 75% of my thoughts are with you in Shahjahanpur. Chari will have much to tell you of Europe. In England now a religious revival has begun with undertones of a spiritual potential. It shows signs of gathering momentum as the wish of the people, and many many little lonely candles that have long been lit in the darkness, burning in unorthodex and hidden places, are coming into view, and soon quite a Light may be seen. Of course there are high winds about, but they are blowing themselves out.

We offer humble prayers

to the

M A S T E R

古の大人のでする かっちょう あるかんない

#### ESSAR ENTERPRISES

AND THE STATE OF THE PARTY OF T

24/27, Mookkar Nallamuthu Street, MADRAS-1

### SPEECH

(Deliverd by Pujya Dr. K.C. Varadachari., M.A., Ph.D. for Eatsanghis in Delhi on 18-9-66 at 232, West Kidwai Nagar)

What should I speak to you? I believe you have already attained the proficiency through the transmission from the Master and the most important thing, as far as I conceive, is to receive the force of D vine into the heart as it has been stated that the most important thing in our system is Pranahuti. I have myself expressed this in different ways. The most important thing in the most ancient literature whether it is Eastern or Western, is that God must be made to dwell in the heart and God should become a permanent resident of our heart. But, while some people say that God is already there, as far as I know in the whole history of religion, nobody has been able to put God into your heart. It is only Shri Ram Chandra Ji, our Revered Master, who has taken the consent of the Divine to introduce Him into the heart of everyone of the abhyasi or whoever is willing to come to Him to have this great privilege of Divine presence in his heart or indwell into his heart. Therefore I consider the system most important about the growth of spirituality not only in this country but elsewhere all over the world. We must have a nuclue of people who are dedicated to practising the Art of Divine into their heart. Your abhyasa or daily training is only to make your loart more and more a pleasant place for Gcd to live in, rather than an unpleasant place. With this abhyasa we will have the feeling of Him within our heart. However, we do have our virtues developed within us and also we can develop the caracity for virtue.

(128)

(129)

(1)

1

121

Most of us are not able to practise this virtue, so much so that young men feel that to practise truth is difficult. But this force which has been introduced in this system immediately produces a transformation on our conscience. In other words, we find the development of virtue in a natural process not in an artificial one.

Virtue seems to be something to be cultivated by effort and is not the natural property of soul. My contention is contrary to this. A natural thing for the Soul is to be truthful, to be living life of ahimsa, not to seize other peoples's property by force and to practise bhakti trying to live in God for God and by God. And all these are, in other systems, put in such a way that it is very difficult for you to practise one virtue which takes life's time. Therefore, nobody wants to practise virtue because he thinks that he will not be able to achieve it.

astriga

Once God-force is introduced into the system it becomes very clear and the fact is therefore easier to follow. It is unnatural for us to behave otherwise than truthfully. This is a very great thing. I believe in some way each one of you will be experiencing this. Therefore, I say it is more natural for us to live in God than to live out of HIM. This important transmission, as I may put it, is to be strengthened periodically; for, if you are in contact with the Preceptor it only follows that he deepens your capacity and he, in fact, gets the condition for superior growth of yourself. In my humble opinion every spiritual effort must lead to higher attainment. You must feel that Godnature is the real nature. To put a man above God and to say that God must become a man is a nonsense. Christianity felt so, Islam felt so and also Hinduism felt so. But this is not the true and prestine thing. The Vedic Rishis were never a party

to this. If Advaita has any meaning, then the meaning is that you have to become Divine. Of course something which prevents me from imagining is that I can never become God-Like.

We progress to God when transmission occurs. It is very difficult for other systems. They want thousands of years of practice before God can enter into their house. Now I do not know which is the better way! Obviously we have chosen the better way. Let God come first. So here you see the value of the Guru who is competent to bring that force into you to make you natural. This is an important contribution to world transformation. The shisya has to do service to Guru and then only he can get some knowledge. Only I believe the Rishis were capable of that. And our modern Rishis are certainly not capable. All that I can say is that the real step is only known when you actually feel something. Some people may say that the only way finally is to depend upon reading holy books like Ramayanam and Grantha Sahib. Only books will not bring all that is required. Some people think that by reading the most important books they get something. As Shri Krishna, the Great Avtar, has stated ..... "We do not learn by reading....." The only thing by which you can be remembering God is by God remembering you, by coming within you. And this cannot be and has not been done by anybody except by Gods. Unless God himself has chosen you to make you his body, you do not. So, many people have big temples but no God has been installed. So many beautiful bodies are there which have been created but God is not present there. The very fact that you are beautiful does not make God enter into you. For, within has to be the spiritual beauty. That is why we hold that the Guru firstly asks you to develop the feeling of

presence of Gcd within you. His presence is much more important because He is a creative force. We have to get in true touch with God. And this is what Guru does and the Guru is Guru only in that regard.

Our Master is much more our servant than our Master. He is thankful that we have chosen to follow God. This is a unique example that we have a Master who is a servant trying to gather each one of us to be a fit dwelling place to God. I think it is a great land-mark. Not that it is anything new but it is actually administering to our modern mind. Every abhyasi sooner or later begins to feel the presence of God in his heart. Now Guru enters into the heart itself, comes up to the individual souls of Abhyasi. I do not know whether there can be a greater triumph of spirit! We are all being brought together, to live together without any distinction of caste or creed. That is Why I feel this system is a culmination of the other religious systems. But it all depends upon a little amount of sincerity on our part also. We have to devote ourselves a little more regularly on meditation to live in God. I consider meditation is an act of living in God trying to feel Him and thinking that He is occupying both inside and outside of your life. The experience of Omnipresence of God becomes most easy in this system i.e. no portion of your body is found to be without the vibrations of the Divine presence at the time of meditation. You must sit for at least an hour in the morning and an hour in the evening. An hour is necessary because the first half of the meditation goes for clearing the ideas that come at the time of meditation and it is only afterwards that the real thing starts. You must firstly devote yourself an hour

because it is a dedication for receiving the force of the Divine; not merely receiving it but you must observe it also. So you will find when you sir for meditation you may observe how the whole thing traverses into your system. But it takes you half an hour to adjust to observation. Why do you not (spend time to wait) get happiness in meditation, because you do not spend time to wait for that to come. You are too much in a hurry. So please sit for meditation for an hour in the morning or an hour when you go to bed or both. Only then you will be able to observe the real happiness. And again I should say that you must have individual sittings: Whenever you find some difficulty in your meditation you go to the Preceptor and have individual sitting even though it may be for five minutes. So it is necessary for you to meet individually. I believe that transmission does not require more than five minutes for the Preceptors. Obviously our way is to cultivate the presence of Divine in the heart. And if you cannot get the Preceptor you sit quietly in your own room and the Master is there to see that you are not disturbed in your meditation. Therefore, this is a very simple way and does not have any difficulty that other systems have. This I believe we have to get into. But at least never forget your goal. Your goal is "ULTIMATE REALIZATION OF GOD."

As this body is bound to go you should not have any worry about it, for, God offers you higher and higher world systems. So we develop ourselves in such a way not to have any fear of death. As spiritual people our consideration is not so much for the body as for the higher and deeper and the fuller existence of God and God is not merely in the body but something more,

We have in our history of literature the instance of Markandeya..... I do believe that individual man can be divinised. Individually it is possible for everyone of you to become Divine but if you want the collective humanity to be made into Divine, then, firstly, your desire is wrong and, secondly it is impossible. So far as we are concerned, this objective will not be forgotten by every one of you i.e. your Goal should be the attainment of the realization with God which our Master has stated in the prayer—

O, Master!
Thou art the real goal of human life,
We are yet but slaves of wishes,
Putting bar to our advancement,
Thou art the only God and Power,
To bring me upto that stage.

And all these are being given by an act of transmission of the Guru. That is why Guru is a creative instrument of our Mission. So you make yourself so that you can become temple of God and that of humanity.

Thank you.

#### **GURU**

(Mr. Alexandre Rakotondrainibe, Tananarive, Madagascar):

Hari Ram Chandraji!

Ram Chandraji! Ram Chandraji!

Hari! Hari!

Guru Brahma

Guru Vishnu

Guru Devo Maheshwarah!

Guru Shaksad Parabrahman

Tasmai Sri Gurave Namah.

### Letter to Master

73, 13, Street, Troy N.Y. 12180 Dated 30 June, 1971. Ramakrishnan, Graduate Student, Materials Research Centre, Rensselaer Polytechnic, Troy, N. Y. 12181, U.S.A.

Respected and beloved Babuji,

I hope this finds you in good health.

You probably may be surprised by this letter. I met you two years ago, in 1969 sum ner, before I left India. I came to know about Sahaj Marg and the Mission, by God's grace, in Kanpur, when I was studying there at college. That was in December 1968. A friend of mine, who also was a student, Shri Ananda Swarup, took me to Shri Narain Sahay and Shri Ramji Pande. Anand had known about it for 2 years, but had never talked to me about it. Only 6 months before he left Kanpur, by chance, he talked me about the Mission and I got interested. I was religiously inclined in childhood, and was very much impressed by lives of people like Vivekananda and Aurobindo; but, by the time I was at Kanpur, I was a total disbeliever, skeptic, and, a degenerate in spirit. But, this was a totally different thing, so refreshingly different from any thing we had heard about, a fine blend of scientific approach and spiritual goals, giving, at the same time, a human solution, to all human problems. The promise was of course a long range solution, not short range, but a permanent solution. Thanks to the kind attention and patience of the preceptors, (which

I did not deserve in the least) I began to perceive some outward manifestation of the inner process, some mental (in the conscious mind) and physical awareness of the transmission, in the second sitting, which developed stronger and subtler, subsequently. I was regular in practice in the first few months, and never indulged in any bad habit. (I have eaten meat and drunk alcohol twice or thrice in Kanpur, but, I resolved never to do these again in life. I had not done these before, in my youth, because, my parents don't). By the standards of Sahai Marg, my progress may have been slow, but, I cannot know about it in any way. But, as far as I know, it was so totally different, from anything I knew before, and the whole experience was real, not hallucination. As far as I know ( which is almost nothing) there is nothing which effects such fast progress, even in totally undeserving cases like mine. With almost no effort on the abhyasi's part and even in an abhyasi who is of a degenerate, worthless past, there is progress, which others promise only after superhuman efforts, if at all. There does not seem to be anyone else around today who can show the existance of the real spiritual side of man, in front of the abhyais's eyes. Everyone only asks us to believe in something imaginative, which we can see after death or in dreams, or under the "Guru's" hypnotic presence.

When I left India, your esteemed self told me. "Go as an Indian, and, return as an Indian." I did not understand it fully then, I think. As far as I know of history, India is the first place, and only place I know in ancient history, (except perhaps Egypt) where people started investigating the spiritual nature of life, particularly human life. Also, the only place known, where, age after age, from the dawn of history

till today, individuals have appeared, who not only refused either to believe, or disbelieve, established religion, but also craved and demanded direct knowledge, vision, of the real nature of things, existence or otherwise of the ultimate order of things, and divine imortal existence. The promise had also been there, not always fulfilled, to find a widespread, permanent, solution to genuine human misery, very widespread at least in recent times in India.

India had always maintained - at least ideals were always there, if not practice - that the only way humanity can live in peace and prosperity is by adherence to Dharma, the moral code, humanitarian love to fellowmen and justice taking preference over both individual greed and collective greed, often disguised as patriotism, or, loyalty. Love of affluence, and material wealth was secondary to a right way of life, and inner fulfilment. Sense enjoyment was held to be of a very inferior type of pleasure, unworthy of excessive indulgence and more important, involvement, by human beings, who alone, among all animal and other life forms, are destined for the superior, lasting bliss possible.

The idea of respect and dignity for all human beings, no matter how small, poor, mean, one be, was also pregnant there, in the concept of "Brahman" all pervading, including, not only humans but plants, animals and inanimate as well, and all men being the same in their origin or root.

Though these concepts were there in other countries at different times, nowhere were these so widespread, emphasised, and predominant as in India or appeared so early, at the dawn of the developing civilisation. I am aware that I am not only an ignoramus, but insensitive, unfeeling and

unworthy as well. But as far as I can see these are probably part of what you meant, by "Indian".

I am, in many ways, awed by the greatness of India, which gave so much to humanity, even in material things, medicine, mathematics, art, and other sciences. No country except Egypt, Greece or China, have contributed any thing even remotely rivalling India. But these are all side effects of progress in the other inner faculties of man and not certainly the best of what India could yet contribute to troubled humanity, – cure the mortal sicknesses effecting men's minds, which are the biggest threat to civilized existence or life itself on earth, teach the tolerance and forbearance of the mature mind, realise the gift of the powerful superconscious self of man, and understand the real nature of the human being.

I have not been living completely up to the ideal you had laid down for me. I am ashamed to confess this, but, I have to, because, a patient can lie to a doctor only at his own peril, or a child to its mother. I have not been as regular also as I was in India, in abhyas. But, either because Divine Grace has Infinite Mercy, or (I should say also) the tonic, medicine, of transmission I have received is so potent, that even absence of use can still not mar the beneficial cure, – I have been getting good transmission, and I was saved from being led astray, saved from both insanity and degradation, only by the effect of transmission, abhyas, and reading your writings.

I was very happy about all these till I read your recent book "Voice Real." You have written how lazy and stupid abhyasis expect every thing to be done by Master, like helpless infants, without even taking elementary steps of cooperation.

(But, infants, at least, eager to get the food from mother, restless, and are not distracted by other things). These pages, where you are harsh on such incooperative abhyasis (you do'nt seem to mind unworthy abhyasis, if they are cooperative and eager), suit me so well that I felt beginnings of true remorse, and dismay at myself. I have been a cheap mean idiot, all the time, not realising, how glorious it can be for me, how revealing the discoveries can be on the spiritual path, and how fruitful, if I gave myself fully. I hope and pray these words of yours stay constantly in my mind.

"I have offered to abhyasis to rob me of all I have and give me all they have; fair exchange is no robbery;"

"The greatest saints have passed away ever thirsting for it" (the restlessness for the Ultimate) ......."let us have a taste of That, for a spark of which one might forego thousand states of peace......this is perhaps the best way of serving humanity and a pursuer of this path cannot but be successful".

"It was only about 10 times I could have physical approach to him (Samarth Guru) in all my life; but ......I had no time to brood over these unnecessary things."

In these past two and half years or so, I have prayed in meditation, asking for some progress at least, some transmission and sometimes, also asking for guidance in material life, if things look too difficult for me to tackle. I am very happy and greateful to say that my little inadequate prayer has always been answered, unfailingly, at least in some measure. I pray, for my development of the superior devotion, faith and worth and the restless constant urge to know and be in the Master's condition, and to guide me always in the path of righteousness

and duty, both spiritual and material.

Please forgive me, Master, for bothering you with my long letter, which says nothing - or perhaps mere prattle, half truths, and out-pourings of an ignorant and conceited mind. I am like one of the million flower buds, whom the sun benefits with his light and warmth, and deflowers. The helpless flower owes its own existence to the Sun and Earth, but the sun can have little time for each of the million flowers.

But writing to you, I feel, will help myself, my progress. Therefore, I may be failing in my duty to myself if I do not write.

I have not been very regular, and observing fixed hours sometimes; but mostly I was, and I will be, always regular in future. It is hard to do puja before dawn, because, in summer dawn is at 4.30 AM, or so. The most effective thing seems to be, for success in abhyas, to develop a deep desire for Babuji's condition itself. Also, it helps to imagine, Babuji himself is in my mind or heart, meditating on Himself. St. Kasturiji told us in Shahjahanpur, "Assume during Puja that Master is there, and you are receiving His waves, current, force or whatever it is, flowing into your heart from front." Evening meditation (cleaning) seems to be more effective and essential than even morning. Please write, a small note, if you have any instruction for me, or if any thing I do is wrong (only if you have time to write). I must write soon to my preceptors and helpers. Their presence and letters have helped me a lot.

I have been talking to my family members about Sahaj Marg and writing letters. They think it is very good, but, failed to take direct immediate action and benefit. This saddens me, because they are at least a lot more deserving than me.

Recently they are showing more interest, and reading Efficacy of Raj Yoga and Reality at Dawn. I hope they will meet a preceptor soon. My father met Dr. KCV 2 years ago, but failed to follow it up.

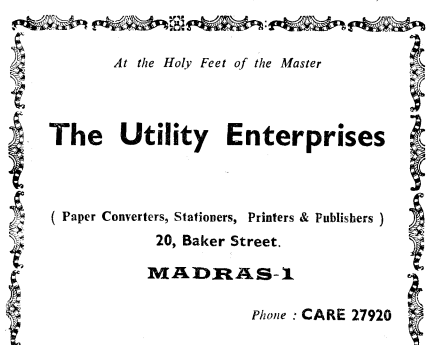
Dr. KCV's sudden demise is a tragic loss to his family and to so many abhyasis who owe him so much and saw in him an image of the Master of Shahjahanpur himself.

Once again, I am grateful for your time to see this letter. and thereby benefit immensely even by your casual thought.

With respects and affectionate regards,

Yours faithfully, (RAMAKRISHNAN)

Phone : CARE 27920



#### ORDER

In pursuance of the instructions issued by me in October 1959 regarding organisation and subsequent request of the Working Committee of the Mission vide its Resolution No. 3 of the meeting held on 30th January 1971, I hereby nominate the following as the members of the Organisational Sub-Committee of the Mission;—

| 1. | Sri Raghavendra Rao    | ••• | Raichur      |
|----|------------------------|-----|--------------|
| 2. | St. Kasturi Chaturvedi | ••• | Modinagar    |
| 3. | Sri P. Rajagopalachari |     | Madras       |
| 4. | Dr. V. Parthasarathy   | ••• | Vijayawada   |
| 5. | Sri. J.R.K. Raizada    | ••• | Shahjahanpur |

This Sub-Committee shall be responsible to carry out, supervise and guide the organisational work of the Mission under the overall guidance of the President. To provide guidance for the purpose, it shall issue necessary instructions to the Centres, as and when necessary, with the prior approval of the President.

The aforesaid Committee, at the end of every year, shall submit a report on the organisational work to the Secretary of the Mission for its incorporation into the Annual Report of the Mission which, in its turn, shall be duly placed before the Working Committee in its annual meeting.

The said Committee is also authorized to appoint Organizers to work at State level.

I hope that this Sub-Committee shall have the full cooperation of all the members of the Mission.

Dated Shahjahanpur August 4, 1971

Sd. Ram Chandra
President.
Shri Ram Chandra Mission,
Shahjahanpur, (U.P.) India.

#### Sahaj Marg Catechism-Answers to Questions (Series 3)

1. What are the stages of progress under Sahaj Marg Sadhana?

Ans:- Journey (yatra) of the soul to arrive at the fixed goal viz., the Divine, is continuous and endless so long as life inhabits the body. There are no definite stages in the progress during this journey, but since movement is there, stages have been marked out by the Master. Broadly speaking, the entire scope of the journey has been divided into three stages;-

- 1. Heart region,
- 2. Mind region,
- 3. Central region

These are to be taken as practically co-terminal with

- 1. Area of Maya i.e. the Pind Pradesh,
- 2. a. Brahmand Mandal and
  - b. Para Brahmand Mandal
     both together practically covering the mind
     region.
- 3. The Central region the discovery of Sahaj Marg system, made by its propounder, Shri Ram Chandraji Maharaj, our Master.

In each of the regions there are numerous points (chakras) or knots (granthis). There are major points and minor points. These together will be countless, but spiritual experience gained at each of these points repeats itself in the type but is more and more refined and less and less gross.

Master has divided each of the three regions mentioned above into circles, the Heart region consisting of 5 circles of

Maya, the mind region of 11 circles of ego and Central region into 7 rings of splendour.

There are stages of progress associated with each of these major and minor points and can be described as

- (a) Entry
- (b) Circumlocution over the entire region covered by the point in order to obtain complete knowledge of the whole region and also mastery over it, and
- (c) Mergence into the condition of the stage which is called Laya Avastha, during which full enjoyment of the benefits of that stage is obtained. Only when all these three subdivisions are completed does movement to the next point become possible. These three sub-divisions repeat themselves at every minor and major point of every region during the journey. At many places, the abhyasi tends to appreciate his enjoyment so much that he feels he has reached the end of the journey and becomes inclined to take final rest there. At such times, the Master wakes him up, gives him a preview of the greater happiness awaiting him in his onward journey, and pushes him on towards the next stage.

It is essential to understand that while the type of experience repeats itself from point to point and region to region, the degree of grossness becomes less and less so that one is certain that when ultimately one is able to reach the goal, one would have achieved that degree of fineness (refinement) which is necessary before one can hope to merge in the Infinite.

Of course, each abhyasi has to pass through a preparation stage before the real journey commences. This preparation time can be divided into four steps.

- 1. Achieving firm establishment of a craving in the soul for realisation of the Ultimate, as the fixed goal.
- 2. Effective submission to and mergence in the effort to reach the Divine to such a great extent as to see that Divine pervading every thing and everywhere.
- 3. Living in a state of peace or bliss which is the natural characteristic of the soul, and
- 4. Developing a still subtler and stronger type of craving for further progress in the journey to the Divine.
- <sup>2</sup> 2. Are there any dangers or obstructions in the pursuit of meditation in this system?

Ans:- There are no inherent dangers or obstructions but human nature, by the intensity of the grossness it has acquired in its progress from the time of creation to the present day, becomes heir to certain barriers both in the practice of meditation and in the achievement of progress in spiritual journey. First must be mentioned the difficulty in achieving that degree of craving in the soul and in the fixation of the single goal that every abhyasi joining the mission experiences. Faith and devotion are the essential factors to combat this deficiency. Faith begets devotion and in turn devotion strengthens faith. They go hand-in-hand and as their quantum increases, barriers which are desire-based and hence non-natural, tend to be surmounted. There is a certain danger in abhyasis wishing to measure the degree of progress made by them, forgetting the basic fact that spiritual experiences are non-sensory and cannot be measured by the sense apparatus. Intensity of imagination should be curbed as it is likely to produce unreliable and spurious ideas of success or failure.

3. What is the value, if any, of experiences including dreams, visions, cloirvoyances, etc.

Ans:- In the early stages, deep-rooted, embedded karmic impressions (samskaras) get stirred up and sent out. They generally lead to dream-like experiences, visions, premonitions, clairvoyant awareness, etc., which of course tend to impress the abhyasi with the power of the Master, and to convince him of the existence of such power. This has a beneficial effect in deepening faith and consequently increasing devotion, both of which are to be welcomed in the personal interest of the abhyasi. But as the journey progresses, and grossness keeps getting reduced from point to point and stage to stage, experiences start diminishing and if an abhyasi still continues to need those experiences to convince himself and to create confidence in him there is definite regression, and so one should endeavour to develop in oneself an attitude by which experiences are only expected to the extent necessary in the earlier stages of Sadhana and not to look for them in the more advanced stages. Such desire to have continued experiences is likely to divert attention from the Ultimate goal of Reality and also increase the grossness in ourselves.

#### 4. What is the role of the Preceptor?

Ans:- The Preceptor has a good deal of responsibility in regard to imparting training in spiritual sadhana to the abhyasis who come to him, and also interpreting the practices and precepts of the Mission to them. In fact, each preceptor is endowed by the generous Master with a part of the Divine power and grace which Master has achieved due to his extraordinary sadhana. This, the preceptors utilise during the transmission that they give to the abhyasis during meditation

sittings. Preceptors have also to train the abhyasis towards achieving primarily the necessary craving, then developing faith and devotion towards the Master. They have to teach the abhyasis how to meditate, on what to meditate and when and where to meditate. Any mistakes in the directions given thus are likely to not only retard progress, but also to lessen the faith of the abhvasi in the system. The preceptors should be able to explain to the abhyasis the meaning of experiences that the latter may recount to them, and also teach the abhyasis progressively to attach less and less importance to such experiences of the grosser levels. Preceptors have also to learn for themselves to read the condition and progress of the abhyasis under their care, to render such help as is necessary to overcome barriers and to move out of stagnant situations during the journey. Preceptors must themselves put into practice in their day-to-day life the commandments of the system and become living examples to the abhyasis.

At the same time, a Preceptor should realise that abhyasis and he are members of the same brotherhood, and there is no inherent eminence attached to the preceptor himself which can justify the assumption of superiority of any kind. His actions should therefore be true to such an inner attitude.



## अहंता-चय का उपाय

( श्रीरामचन्द्र जी, अध्यक्ष श्री रामचन्द्र मिशन )

मुक्ते बड़ी खुशी हुई, यह जान कर कि अपने Special training लेने के लिये हिम्मत की और मैं ऐसा जरूर करू गा। ईश्वर मेरी मदद करे और आप भी हाल अपना देते रहें। मगर इसके शुरू करने के पहले वह चीजें जो मैंने बताई थी साफ हो जाना जरूरी है, जो बहुत कुछ साफ हो चुकी है, मगर फिर भी बाकी हैं। वहाँ पर मैंने Special training की शुरूप्रात की थी। साफ करते करते उस हालत पर अपने आपको पहुँचने दीजिये, फिर वह हालत खुद ब खुद शुरू हो जायेगी। अभी उसका रास्ता बन्द है। मगर भाई अब ऐसा न करना और इस तरह हमारे कमजोर जिस्म पर तरस खाना। उम्मीद भी यही है कि आप बढ़ेंगे ही।

ग्राप तो सफाई की मेहनत करते रहे होंगे। भाई, चाहता तो यही हूँ कि ग्राप लोग मेरी जिल्दगी को कामयाब बनायें। मगर यह तभी हो सकता है जब ग्राप लोग ज्ञानदार बने । ज्ञानदारी से मेरा मतलब है कि ग्राप लोग चमकें। फ़कीरी की शानदारी तो कपड़ों से नहीं होती, बरिक दिल की बेरंगी से होती है। वेरंगी कैसे पैदा होती है। जब सब रंग मिल जाते हैं। पता इसका कैसे चलता है, जब साम्य ग्रवस्था पैदा हो जाती है। साम्य ग्रवस्था कैसे होती है, जब इन्तहाई नम्नता पैदां हों जाती है। इन्तहाई नम्नता कैसे पैदा हो जाती है, समर्पेश ( Submission ) से । समर्पेश ( Submission ) कैसे पैदा होता है, ग्रपने श्रापको मिटा देने से । ग्रपने ग्राप को मिटा देने से जो चीज पैदा होती है वही श्रालांदर्जे का समर्पण (Submission) कहते हैं। मगर इसकी शुरूप्रात यूं की जाती है कि ईश्वर को या जो Ideal हो, बड़ा समभा जाता है (यह Elementary चीज लिख रहा है)। फिर उस पर अपने भ्रापको होड़ ते हैं, इस तरह पर जैसे मूदी गृस्ल देने वाले के हाथ में होता है। जिधर चाहे वह हाथ पैर उठाये श्रीर उसको Resist नहीं कर सकता । अगर कोई भ्रहंकार ट्रटने का मुक्तते नुस्खा मांगे तो उसके लिये यही नोशदारू है ग्रीर उसके यह जुज । ग्रीर कोई तरकीब उससे बेहतर मेरी समभ में नहीं श्राती। हमहमी उसी वक्त मिटती है जब किसी की बड़ाई हम अपने

दिल में रख लेते है। उसमें एक भेद भी है श्रीर मसल भी है कि ऊंट जब पहाड़ के नीचे जाता है तो अपनी छुटाई का पता चलता है। भेद क्या है ? बहुत छोटा सा, जिसकी तरफ निगाह नहीं जाती। वह यह है कि हमारी तिबयत दूसरे से मूकाबला (comparison) करने लगती है और फिर इस लिहाज से अपने आप को छोटा समभते हैं। गोया पहली ठेस हम श्रहंकार के ऊपर दे देते हैं। भ्रगर comparison का खयाल दिल से उठा दिया जाये तो उन्नित का भी खयाल दिल से उठने लगेगा । Comparison हमको यह बता देता है कि हम को कैसा बनना चाहिये। जब बनने का खयाल पैदा होता है तो उसकी तरकी बें भी खयाल में ग्राने लगती हैं। ग्रीर जब तरकी बें खयाल में ग्राने लगती हैं तो उसके हासिल करने की हम की शिश भी करते हैं। ग्रीर जब हम कोशिश करना शुरू करते हैं वैसा बनने की, तो गीया कि हम अपने ideal से कुछ न कुछ attach हो जाते हैं, तो हमारा खयाल भी उस तरफ रहने लगता है । ग्रीर रहते रहते यही constant remembrance की शक्ल पैदा कर देखी है भीर जब हम में constant remembrance पैदा हो जाती है तो उसकी गर्मी श्रीर बिजली हमारी खबर मालिक तक पहुंचा देती है। मालिक तक खबर पहुँच गई तो यह मुमिकिन ही नहीं कि उसकी current ग्रापके set up pole पर न पहुँचे। तो भाई यह सब फायदे की बाते बता दीं। जो मेरी इस वक्त समक्त में ग्रायीं। ग्रब करना आप लोगों के हाथ में है ग्रीर मदद ईश्वर की । तरीका ग्रपनी खबर देने का यही है ग्रीर वैसे भाई चिल्लाय जास्रो । 'सदा' ( स्रावाज ) तृती की सुनता कीन है नक्कारखाने में । ईश्वर के कान तो है नहीं जो उनकी सून ले ग्रौर न ग्रॉखें है जो देख ले। उसके पास जो चीज है वही इन सब चीजों के लिये instrumental है श्रीर होता भाई ग्रन्त हमारा भी ऐसा ही है कि हम भी ग्रपने कान फोड़ लेते हैं ग्रीर ग्राखें भी, ताकि हम उसी तरह के हो जावे (इससे यह मतलब नहीं कि कोई किसी instrument से ग्रपने श्रांख-कान फोड़ लें) इसका मतलब श्राप समक गर्य होंगे कि हमें वैसा ही बनना चाहिये।

( एक अभ्यासी को लिखे गये पत्र से उड्त )



### क्रिता

(श्री सत्य स्वरूप श्री**वास्तव**, लख**म**ऊ)

मेरे मालिक हजारों नमन आपको ।

म्राप जैसा दयानिघि मिलेगा कहाँ। लाख दूंढे कोई हाथ में ले शमा ।।

> छानः डाले भले ही जमीं ग्रासमा । ऐसा रहबर मिलेगा न इन्सान को ॥

लोग युग युग से यों ही भटकते रहे। पाई मंजिल न पर, सर पटकते रहे।।

> तुमने दी वह सहज मार्ग की रोशनी। जिससे मुक्किल सी मंजिल भी श्रासान हो।।

लेके सच्ची लगन बस चले ग्राइयें)। कोई जपतपन साधन कठिन चाहिक्षें।।

> घ्याम केवल हृदय से किये जाइये । मूक्ति ग्रावागमन से मिली जान लो ।।

रामग्राभक्ति का मार्गदिखला गये। कृष्णा भी ज्ञान गीता का बतला गयें।।

> श्रापने एक बता कर सहज-सा**धना।** पंथ खोला सुगम विश्व कल्यारा को ।।

एक पग ग्रापकी श्रोर जो भी चला। श्रापका स्नह ग्रविराम उसको मिला॥

> स्वयं बढ़ कर संभाला उसे श्रापने। मेट कर उसके सम्पूर्ण श्रज्ञान की ॥

व्यक्तः शब्दों में होती नहीं भावनाः। ि ( : ग्राज बस कर रहा हूँ यही कामनाः॥

> हाथ हो मेरे सर पर सदा ग्रापका । मैं भी छूता रहूँ ग्रापके पांव को ।।

## सहज मार्ग के रज-कण

( संत कस्तूरी चतुर्वेदी, मोदीनगर )

स्रो ''' प्रिय: - ग्रन्तर में तीर जरा स्रोछा पैठ गया है। निकाल पाने को हाथ नहीं उठ पा रहे हैं। बांहों में शैथिल्यता स्नागई है। किन्तु मन में स्फूर्ति व्याप्त हो गई है। तीर किनित तिरछा पैठा है। निरन्तर सागर की लहरियों के पखारते रहने से घाव तो धुल गया है, रक्त सूल गया है, पीर उभर साई है कराह ग्रस्पष्ट हो गई है। किन्तु ''कोई श्रन्तर में सहला रहा है, स्रंग-प्रत्यंग सिहर सिहर उठते हैं। स्रो ''बेपीर सुन! ये सरस पीड़ा कुछ गुनगुना रही है। स्रो ''प्राय! तीर किनित ग्रोछा पैठ गया है।

नीद नहीं ग्राती है:— सारा का सारा दिन बंडे ही बीत जाता है. किसी ग्राशा में ! प्रातः सायं का सम्बल लिये ग्राता है। सायंकाल रात्रि के सितारों जड़ा जड़ाऊ ग्राँचल मुख पर डाल कर मौन हो जाता है ग्रार रात्रि पलकों में बीत जाती है, प्रतिक्षा भरी पलकों बोफ्तिल ही रह जाती हैं। प्रत्येक ग्राहट एक सैन (इशारा) बन जाती है। हर सैन में एक नवीन उछाह होता है। उछाह तन्द्रा को वापस लौटाना चाहता है किन्तु "" " रात्रि पलकों में ही जाती है। फिर भी शरीर में स्फूर्ति है, निराशा नहीं ग्राती है किसी सुदृढ़ विश्वास के सहारे। निद्रा नहीं ग्राती है तो न ग्राये। ग्रो" "प्रिय। तीर सीधा नहीं, गहराई तक ग्रोछ। पैठा है।

जागरण भी स्वप्न हो गया है:—तन जागता है, मन जागत है।
मस्तिष्कि स्वप्नानिल है तभी तो जागरण भी स्वप्न हो गया है। श्रागमन की
प्रतीक्षा है, प्रतीक्षा में श्राशा है, श्राशा में विश्वास है, विश्वास में दृढ़ता है, दृढ़ता
में पिवत्रता है श्रीर पिवत्रता में मिलन की सिरसिराहट। किन्तु सिरसिराहट
में मिलन नहीं है। मिलन की मधुरता से सत्-चित-ग्रानन्द भी एक हो उठते हैं।
परन्तु """ एकता रूपी श्रुंखला मिलन के मध्य में रेखा सी लगी हुई है।
श्रो "" वेपीर सुन! यह पिवत्रता भी निराकार श्रौर साकार के मध्य श्रन्तर
बनाये हुए है। श्रो "" पित्र विश्वास है।

इघर इस पार चुभन है, टीसन है, कतक है, स्वच्छता है क्योंकि संभालते वाला चतुर दूरदर्शी स्नेही परिचायक है। इघर जहाँ तक दृष्टि जाती है स्वच्छता विखरी पड़ी है सरलता की स्रोढ़नी स्रोढ़े। उघर कोई हर चुभन को सहेजता जारहा है। हर टीसन को दबाए हुए है। निरस्तर कसक को निरस्तर स्नेह धमनियों से दुलराये हुए है। मिलन स्रीर विछोह के पालने में कोई अन्तर में मधुर लोरियाँ देता है 'श्रा जाओ तुम्हें बुलाता हूँ।' तीर धीरे से स्वींच लिया और उस स्थान में होकर कोई स्वयं उर अन्तर मैं बैठ कर करा करा करा हो गया।

न हाने क्या है गयाः – तन छार छार उड़ गया, मन गल गया मस्तिष्क 'उसकी' सी सोचने लगा, जिह्ना उसका ही राग ग्रलापने लगी। कर्ण कुहरों में 'उसका' ही सरस मधुर रव ग्राने लगा। मन-रूपी वीणा ही गुण गा उठी। ग्रावागमन के द्वार बन्द हो गये। शरीर की ग्रावश्यकता न रही। राह निर्जन, बियाबान थी फिन्तु ठगों का भय समाप्त हो गया। ग्रन्तर स्वयं विश्वस्त सुदृढ़ प्रहरी बन बैठा। रात्रि, द्यौस, स्वप्न, जाग्रति, सुन्त, दुल, पीर सब का ग्रवसान हो गया। किन्तु! ग्रन्तर वाहा का एक रूप होने पर भी ग्रन्तर के कहीं एक करण में पपीहे की पुकार कैसी कुछ बस गई है जिससे छार छार होने पर श्रव तो हर करण करण से रह रह कर यह पुकार उठती है 'पी कहां! पी कहां! ग्रचानक यह बया हो गया? ग्रो प्रिय तृकिंचित ग्रन्तर में ग्रोछा पैठ गया है।

#### गीत

( श्री जगदीश कुमार 'मृगेश' सीतापुर )

गुरु के पद-पूजन से बढ़ कर, पूजन कौन बड़ा होता है ?

ग्रन्तर के विष को पी कर जोभरता दिव्य सुघा की घारा ।

तिमिर शिविर में ज्योति जगाकर,
हरता युग युग का ग्रंथियारा।।

जड़ता को चेतनता देकरघरती को करता जो ग्रम्बर ।
हिम के ठोस पिंड को देता,
नव जीवन, नूतन गित का स्वर।।

ऐसे गुरु वन्दन से बढ़ कर, वन्दन कौन बड़ा होता है ?
गुरु के पद पूजन से बढ़ कर, पूजन कौन बड़ा होता है ?
सद् गुरु वही कि जिसमें मंजिल,
देने की क्षमता होती हो ।
मन पर संचित मल विकार को—
जिसकी दिव्य दृष्टि घोती हो ।।
नयन नयन बन जायें क्षमा में,
ग्रस्थिरता स्थिर हो जायें ।
प्राम् शक्ति का सौरभ पाकर,
लौकिकता मन की खो जायें।।

गुरु के दिन्य चक्षु से बढ़ कर, कंचन कौन बड़ा होता है ? गुरु के पद पूजन से बढ़कर. पूजन कौन बड़ा होता है ? इंदयर ही मानव तन घर कर-संज्ञा सद्गुरु की पाता है । जनम जनम के विस्मृत पथ की-याद दिला कर ले जातो है ।।

(१२१)

सद्गुरु की समहष्टि कभी भी,
ऊंच नीच का भेद न जाने ।
श्रनगिन रूप रंग श्राकृतियों—
में श्रपनी सत्ता पहचाने ।।

समदर्शी गुरु के चितन से, चितन कौन बड़ा होता है ?

गुरु के पद पूजन से बढ़ कर, पूजन कौन बड़ा होता है ?

तत्व जिनत तन के बंघन में,

गुरु ग्रसीम बनकर लहराता ।

भौतिकता की गहन गुफा में,

सहज ज्योति का दिया जलाता ॥

साधक की खाली फोली को
जो मोती मिर्णियों से भरता ।

जन्म जन्म का भार उठाकर—

बोग्निल मन को हल्का करता ॥

गुरु पद रज ग्रंजन से बढ़ कर, ग्रंजन कौन बड़ा होता है?
गुरु के पद पूजन से बढ़ कर, पूजन कौन बड़ा होता है?

जटा बढ़ा कर गुरु कहलाने—
वाले तो अनिगन मिल जाते।
लेकिन कितने ऐसे होते,
जो सच्चे पथ को दिखलाते।।
ग्राज युगों के बाद घरा पर—
महाज्योति का हुआ ग्रवतरए।।
उठो दिब्यता संचित कर लो,
हुआ भोर का पुनर्जागरए।।

कुपा किरए। ग्रर्जन से बढ़ कर, ग्रर्जन कौन बड़ा होता है ? गुरु के पद पूजन से बढ़ कर, पूजन कौन बड़ा होता है ?



## सहज मार्ग में संन्यास

(श्री मुन्नीलाल मौर्य, इलाहाबाद ) 🕟

अगि मानवता भ्रमित होकर चारो श्रोर दौड़ रही है। उसे कुछ सुक नहीं रहा है। वह श्राज किकर्त व्य विमुद्ध हो चली है। उसे न श्राना गन्तव्य मालूम है श्रीर न उसका रास्ता ही। श्रागर कोई उसे उसके गन्तव्य का ख्याल कराता है या श्र्येयस्कर मार्ग का दिव्दर्शन कराता है तो उस पर चलना तो दूर रहा, उसे विश्वास ही नहीं होता है कि कोई ऐसा भी मार्ग हो सकता है। कारण है कि श्राज का जगत इतना बनावटी हो गया है कि उसे श्रमलियत नजर ही नहीं श्राती है या यूँ कहें कि श्रमलियत का होना उसके लिये महान् चमत्कार श्रयवा श्राश्चर्य प्रतीत होता है या यह भी कहा जा सकता है कि मानवता का इतना श्रयः पतन हो चुका है कि बुद्धि के लिये श्रमलियत तक पहुंचना तो दूर श्रमलियत समफना भी श्रसम्भव हो गया है।

ग्राज का मानव दूसरे व्यक्ति को ईब्धां, द्वेष, घुणा तथा प्रतिस्पर्धा की हिंदि से देखता है। उसे न किसी पर विश्वास है, न किसी से सहानुभूति है, न किसी पर दया है ग्रौर न किसी से हमदर्दी है। एक दर्द से चीव रहा है तो दूसरा सहायता करना दूर रहा, वहीं उस पर प्रसन्न हो रहा है। यह है ग्राज का समाज। यहाँ कोई नियमितता नहीं रह गई है। मनुष्य ग्रपने को (ग्रपने शरीर को) ही देखने का प्रयास करता है तथा उसी में रमा हुन्ना दिखाई देता है। ईश्वर का नाम तो उसके लिये विदेशी सा प्रतीत होता है। ईश्वर के नाम पर ग्राज प्राय: हंसी उड़ाई जा रही है तथा ईश्वर की बात करने वाला मानव ग्राजकल बेवकूफ समभा जाने लगा है। इस तरह के समाज में कहाँ से मनुष्य को प्रेरणा मिले ईश्वर चिंतन की ?

इस तरह की परिस्थित के सर्वव्यापी होने के बावजूद भी श्राज मानव बड़ा ही भाग्यशाली है। थोड़ा सा ही ईश्वर के तरफ मुख मोड़ने से वह (ईश्वर) उसे ग्रनन्त तक ले जान के लिये तैयार है। ऐसा युग भला कभी हुग्रा होगा या भविष्य में हो सकेगा ? ग्राज मानव को ग्रपना रास्ता चुनना है। वह कहां जाय ? वह ऐसे चौराहे पर खड़ा है, जहां एक रास्ता गर्त में लेजा रहा है तो वहीं पर दूसरा उसे ग्रनन्त श्रोय की ग्रोर ग्रग्नसित कर रहा है। संभलने की ग्रावश्यकता है। ग्रनेक जन्म हो चुके हैं। ग्रनेक यातनाएँ भोग चुके हैं। कितनी किंठनाइयों के बाद यह वर्तमान जन्म मिला है। देखना है कहीं यह भी व्यर्थ न जाय। व्यर्थ कब नहीं होगा? जब अनेक जन्मों के कल्मषों को घोकर अपने घर वापस चला जाय। कितना सरल एवं सीधा है यह मार्ग। अरे! यह तो इतना सरल है कि लोग देख कर इसमें विश्वास ही नहीं करते। उनको तो उन्हीं जिंटल और कण्टकाकीएं रास्तों पर ही विश्वास होता है जिसे वे सिंदयों से पुरोहितों के द्वारा सुनते चले आ रह हैं। गुरु आता है और कान में मन्त्र फूँक कर चला जाता है, इसीमें लोग अपना कल्याएा समभते हैं। उत्तरोत्तर वर्ष में एक दो बार गुरु आता है और शिष्य से अनाज तथा रुपये इत्यादि पूजन के रूप में ले जाता है तथा शिष्य भी भोला-भाला अपने को इसी में कृतार्थ मानता है। यह बात उसके मन में इतनी बैठ गयी है कि वह इसे त्यागना भी नहीं चाहता है?

श्राज का सरल श्रौर सीधा मार्ग है—'सहज-मार्ग' (स्वाभाविक मार्ग) न तो घर छोड़ना है, न जंगलों में जाना है, न ग्रंपनी वस्तुश्रों को त्यागना है श्रौर न तो इस संसार को छोड़ना है। यहीं गृहस्थ जीवन में ही रहकर विश्व की सर्वाधिक श्रीयस्कर श्रीर उत्तम वस्तु प्राप्त हो जाती है, जिससे प्राचीन ऋषि, मुनि भी संसार की हर एक चीज त्यागने के बावजूद भी, सदैव वंचित रहे। घर छोड़ कर जंगलों में जाने के बाद भी न तो वे घर ही छोड़ पाये थे श्रीर न वे ईश्वर का ही पूर्णं साक्षात्कार कर पाये थे। कारणा था कि वे लोग सन्यास का श्रर्थ सब कुछ छोड़ने तथा त्यागने से लगाये थे तथा सब भौतिक चीजों का त्याग करके सन्यास (Renunciation) की स्थित को प्राप्त होना चाहते थे। वास्तव में यह तो एक मनः स्थिति है जिसे राजयोग की साधना से बहुत ही शीघ्र प्राप्त किया जा सकता है। यह कोई बाह्य वस्तु नहीं है जिसे दिखाया जा सके। वैराग्य श्रथित सन्यास की स्थिति प्राप्त होने पर प्रत्येक वस्तु ज्यों की त्यों रहती है परन्तु उसमें कोई ग्रासक्ति नहीं मालूम होती है ग्रथीं उसके रहने या न रहने का मनः स्थिति पर कोई प्रभाव नहीं पड़ता है। वह स्वयं ही प्रत्येक वस्तु से उदासीन रहने लगता है।

सहज मार्ग में प्रास्पाहुित (Transmission) के माध्यम से सद्गुरु अभ्यासी के हृदय को उस परम तत्व से जोड़ देता है और उसके मन को केन्द्र की जरफ मोड़ देता है तथा दिन प्रति दिन के ध्यान (Meditation) और सतत् स्मरस् (Constant Rememberance) के अभ्यास से यह योग अर्थांत् जोड़

यत्यन्त मजबूत होता जाता है। वास्तव में ग्रात्मा ग्रीर ब्रह्म के मेल का ही नाम 'योग' है। जैसे जैसे यह योग मजबूत होता जाता है ग्रीर ग्रभ्यासी का प्रेम ईश्वर से बढ़ने लगता है, वैसे वैसे इस संसार की सभी वस्तुग्रों का प्रभाव हृदय पर कम होते लगता है। उनमें ग्रासिक्त जाती रहती है। एक दिन ऐसा श्राता है कि वह कमं तो सब करता है परन्तु यन्त्रवत्। ऐसी स्थिति में उन कमों का ग्रभ्यासी के ऊपर कोई ग्रसर नहीं पड़ता है ग्रथांत् उसके हृदयप्टल पर उन कमों का संस्कार नहीं पड़ता है। यह है ग्रसल संत्यास की स्थित, जिमे बिरले लोग ही प्राप्त होते हैं। यह तभी संभव हो पाता है, जब सद्गुरु ग्रमनी प्रागाहुति का सहारा देकर ग्रभ्यासी को पोषित करता है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि जब उपर्युक्त संन्यास की स्थिति प्राप्त हो जाती है तब नये संस्कारों का निर्माण रुक जाता है प्रथात् क्रियमाण कर्म उत्पन्न ही नहीं होते है । प्रारब्ध कर्मों का भोग जो पहले से ही प्रारम्भ हो चुका है, सद्गुरु प्रपनी शक्ति से ग्रौर भी जल्दी करा देता है। ग्रब ग्रम्थासी के लिये केवल संचित कर्मों का भोग ही शेष रह जाता है। सद्गुरु ग्रपनी परम पावनी यौगिक शक्ति से उन संचित कर्मों में भी भोग की प्रेरणा (Tendency) देकर इसी जन्म में ही उनका भी भोग करा देता है। इस प्रकार प्रत्येक प्रकार के कर्मों (संस्कारों) का इसी जन्म में इस भोग की प्रगाली से सद्गुरु सर्वेथा क्षय कर देता है ग्रौर ग्रन्ततः ग्रम्यासी ब्रह्मगति को प्राप्त होकर सदैव के लिये जन्म तथा मृत्यु के बन्धन से मुक्त हो जाता है।

नोट:—वेदान्तिक परिभाषा के अनुसार कर्म तीन प्रकार के होते हैं—
(१) संचित कर्म (२) प्रारव्य कर्म तथा (३) क्रियमागा या संचीयमान कर्म।
(१) संचित कर्म उस कर्म शक्ति को कहते हैं जो अतींत के कर्मों से उत्पन्न होती है, परन्तु जिसके फलों का प्रारम्भ नहीं हुआ रहता। (२) प्रारव्य कर्म भी पूर्व जीवन में ही उत्पन्न होता है परन्तु उनके फलों का भोग इस जीवन में प्रारम्भ हो चुका रहता है। यथा— वर्तमान शरीर तथा धन-सम्पति। (३) क्रियामागा या संचीयमान कर्म उसे कहते हैं जिसका संचय वर्तमान जीवन में होता है।



#### गुजल

( मुसाहब राय 'ग्रस्तर' शाहाबादी )

किसी की याद में हम दिल लगाये जाते हैं। गमे फ़िराक़ में श्रांसू बहाये जाते हैं।।१॥

> वह श्रपने हुस्न का जलवा दिखाये जाते हैं। जाम बहदत के जो पैहम पिलाये जाते हैं।।२।।

यह उनके बरम की फैती हैं फ़िजा में रौनक। चिराग़ देखिये घर घर जलाये जाते हैं ॥३॥

> किसी का नक़शे कंदम सजदा-गाह है ग्रंपनी। कदम कदम पे तेरे सर भुकाये जाते हैं।।४॥

. गुजर चुकी हैं वो सब दैरो हरम की बातें। हम अपनी यक नई दुनियाँ बसाये जाते हैं॥ ४।।

> हूँ तेरी बन्दा निवाजी को देख कर कायल। भले बुरों को जो ग्रपना बनाये जाते हैं ॥६॥

यह खुश नसीबी मुबारक रहे तुम्हें ''ग्रख्तर''। कि उनकी बज्म में ग्रकसर बुलाये जाते।।७।।



## प्रार्थना

( थी अशरफीलाल गुप्त, मिश्रित, सीतापुर )

प्रार्थना बहुत ही प्रचलित शब्द है। इसका अर्थ होता है— विनीत भाव से नम्नता पूर्वक किसी से कोई चीज मांगना। यह विनम्नता और दीनता असहाय अवस्था से ही पैदा होती है। बिना इसके प्रार्थना प्रभाव हीन एवं निर्थंक ही सिद्ध होती है। सामान्यतः जब एक साधारण और तुच्छ वस्तु की प्राप्ति के लिये भी विनम्नता, दीनता और असहाय अवस्था की आवश्यकता होती है तो उस सर्वशक्तिमान से उसका प्यार पाने हेंतु इन गुणों की कितनी आवश्यकता होती है तो उस सर्वशक्तिमान से उसका प्यार पाने हेंतु इन गुणों की कितनी आवश्यकता होती, यह बात प्रत्येक जिज्ञापु के सोचने की है। आवश्यक है कि हम शरीर रहते, सभी इन्द्रियों से तटस्थ रहकर असहाय अवस्था पैदा करें और हृदय में वास्तविक विनम्नता एवं दीनता की स्थित पैदा करके, एकमात्र उसी का सहारा पकड़ कर द्रोपदी तथा गज की भाँति पुकारें। विश्वास रहे, ऐसी आर्तवाणी से ओत—प्रोत प्रार्थना अवश्य ही स्वीकार होगी। स्पष्ट है प्रार्थना उतनी ही प्रभावशाली होगी जितनी ही असहाय अवस्था की गहराई होगी और हम आहम समर्पण का भाव पैदा कर लेंग।

प्रार्थना का प्रचलन हर समाज, जाति, धर्म एवं संस्था में पाया जाता है। प्रार्थना प्रायः किवता के रूप में होती है और लोग नित्य नियमित रूप से उसे गाकर या दोहरा कर ही अपने कर्तव्य की इतिश्री समक्क लेते हैं। ऐसे लोग बहुधा संगीत तथा वाद्यों से अपनित्त होकर संतष्ट हो जाते हैं। परन्तु यह तो केवल इन्द्रियों का सुख एवं संतोष ही है जो उसी प्रकार का है जैसा अच्छे-अच्छे भोजन खाकर तथा सुन्दर वस्तुओं को देखकर मिलता है। प्रार्थना को शब्द बद्ध करने का अभिप्राय तत्सम्बन्धी भावों को एकिवत करना होता है। उन्हें गा लेना या पढ़ लेना ही प्रार्थना नहीं है। चाहिए यह कि प्रार्थना का एक-एक शब्द हमारे हृदय में उतरता जाय। हम उन्ही भावों में खो जायँ, तभी वह हमारी हृदय से निकली हुई सही अर्थ में प्रार्थना होगी। केवल मुंह से कही गयी प्रार्थना तो वाग्जाल मात्र है। ऐसी प्रार्थनायों जो आध्यात्मिक स्थितियाँ पैदा न कर सके, प्रार्थना की कोटि में नहीं आतीं।

ग्राजकल की प्रार्थनात्रों में प्रायः ग्रपने लिये, ग्रपने परिवार के लिये मांग

की जाती है। वह भी भौति ह वस्तुयों की जैने घन-दौरत, गर्क, यस, ऐइवर्ष स्नादि। मान लीजिये कि यदि संयोग से प्रार्थना स्वीकार भी हो गई तो वही मिजता है जो नश्वर एवं अग्रासंपुर है। वह किसी भी दिन नष्ट हो सकता है। कुछ ही दिनों में लोग राजा से रंक होते देवे गये है, किले घराशायी हो गये और जंगलों में किले बन गये। माँगनं का स्रवसर भी मिला तो कुछ स्रंश भी न पाया। इसलिये सदैव स्रपने लक्ष्य को ध्यान में रखना चाहिये। यदि ध्येय ही भूल गये तो कैसी प्रार्थना स्रीर किससे ?

उपर्युक्त तथ्यों को हिष्टि में रख कर अब हम सहज-मार्ग साधना पद्धति में निर्धारित अधीलिखित प्रार्थना पर विचार करें कि यह प्रार्थना आध्यात्मिक क्षेत्र में कितनी उपयुक्त है:—

> हे नाथ ! तूही मनुष्य जीवन का ध्येय है, हमारी इच्छायें हमारो उन्नति में बाधक हैं, तूही हमारा एक मात्र स्वामी ग्रौर इष्ट है, बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है।

है नाथ ! तू ही मनुष्य जीवन का ध्येय है:—ध्येय या उद्देश को सर्देव सामने रख कर प्रार्थना करना है। हमारी प्रार्थना की प्रथम पंक्ति केवल अपने ही नहीं, वरन् मानव मात्र के ध्येय की आरेर इंगित करती है, नुजसी दास जी लिखते है:—

सा<mark>धन धाम<sub>्</sub>मोक्ष कर द्वारा ।</mark> ुपाइन जेहि परलोक संवारा ।।

मनुष्य का जीवन, जो पता नहीं कितने जन्मों के बाद बड़े सौभाग्य से ही मिलता है उसका ध्येय ईश्वर को ही प्राप्त करना है न कि सांसारिक सुख । संसार तो जीवन-यापन का माध्यम है धौर शरीर साधन मात्र है। ऐश्वर्य, धन, वैभव तथा ग्रन्यान्य सुख सुविधाओं की प्राप्ति ही इस ग्रमूल्य जीवन का सही ध्येय समक्त कर मानव उसी मृग-मारीविका के पीछे मृत्यु पर्यन्त दौड़ता रहता है। ध्येय गलत होने से उसके लिये किये गये प्रयास एवं परिगाम भी वैसे ही गलत होते है। इसके विपरीत जब लक्ष्य सही ध्येय ईश्वर-प्राप्ति सामने होगा तो हमारे सभी प्रयास उसी के श्रनुक्ष्य होंगे तथा परिगाम में वैसे ही फल भी मिलेंगे।

नित्य प्रार्थना करने से हमें लक्ष्य का स्मरण होता रहता है, हम भटकने से बचे रहते हैं और फलस्वरूप ईश्वर प्राप्ति के प्रयत्नों में रत रहते हैं । हमें चाहिये कि हम भाव का मन में ही स्मरण करके उसी में खो जायाँ। हमारे अन्दर स्वतः सांसारिक वस्तुप्रों से ग्रस्चि एवं वैराग्य पैदा हो जायाँ। वास्तव में वैराग्य एक स्थिति है जो जायी नहीं जाती वरन स्वयं पैदा होती है । ध्येय के विषय में बाबू जी महाराज ने स्वयं लिखा है—

'ठाड़े बैठे पड़े उताने, जब देखो तब वही ठिकाने।'

मतलब ठिकाने से है कि इस चीज को भूतना नहीं चाहिये हमें ठिकाना याद रहे श्रीर हासिल भी उसी को हुआ है जो ठिकाने पर पहुंचने के लिए दीवाना श्रीर मंजनू बन गया। इससे अच्छा नुस्खा मुभ्ने कोई नहीं मिला श्रीर जिसने भी तरक शि की है उसने यह नुस्खा अख्तियार किया है। जब दर्द पैदा होगा तब दवा मिल ही जायेगी।

हमारी इच्छायें हमारी उन्नित में बाधक हैं:—प्रार्थना में प्रथम पंक्ति में घ्येय निश्चित हो जाने के बाद हमारा ध्यान उसकी प्राप्ति के मार्ग में बाधा डालने वाले तत्वों की ग्रोर जाता है जिनके कारण लक्ष्य की प्राप्ति में कठिनाई होती है। यदि हम उन बाधाग्रों को जानलें ग्रौर उनके प्रति सतर्क रहें तो ग्रागे बढ़ते रहने में सुबिधा रहेगी। वे बाधायें हैं—हमारी इच्छायें—इतनी प्रबल होती हैं कि मनुष्य को परेशान कर डालती हैं। वास्तिवकता तो यह है कि हमारी इच्छायें कभी तृष्त नहीं होतीं, उल्टे ज्यों-ज्यों इनकी पूर्ति होती जाती है, त्यों त्यों बनाय तृष्त होने के वे ग्रौर ग्रधिक वेग से बढ़ती हैं। श्रत्यत्व यह निश्चय हो गया कि इच्छाग्रों की तृष्ति ग्रसंभव है। एक की पूर्ति होते ही दूसरी जन्म ले लेतीं हैं फिर भी ठिकाना भूने होने के कारण हमारा पूर्ण जीवन उन्हीं की पूर्ति में समाप्त हो जाता है। निष्काम कर्मयोग में यही कहा गया है कि कार्य करके फन की इच्छा न करें। ठीक भी है। जब इच्छाग्रों की पूर्ति हो ही नहीं सकती तो हमारा इनके पीछे दौड़ना मुगमारीचिका नहीं तो ग्रीर क्या है?

एक प्रश्न उठता है कि जब कोई इच्छा हो न होगी तो कार्य हीन होंगे। ऐसा नहीं है। हम स्वयं को कर्तान समफ्त कर हर इच्छा को मालिक की इच्छा जान कर कार्य करते रहें। इससे हमारे ग्राच्छे बुरे किसी भी प्रकार के संस्कार नहीं बनेंगे। संस्कार तो हम स्वयं बनाते हैं। एक तर्क यह भी है कि ईश्वर प्राप्ति भी तो एक इच्छा है। ठीक है। किन्तु उस इच्छा के बाद कोई इच्छा हो। नहीं रहती, यही जीवन का वास्तविक लक्ष्य है, इसलिये यह इच्छा सर्वोत्कृष्ट इच्छा है।

श्रतएव हमारी इच्छायें न रहें, सभी कार्य मालिक की इच्छा समक्ष कर करें तो हमारे लक्ष्य की प्राप्त में जो बाधायें है वह बाधक न हो सकेंगी। इसिलये हम ईश्वर की प्रार्थना में यह भी प्रार्थना करते हैं कि हे ! जगत नियन्ता ! मेरी इच्छायें मेरी न हो कर श्रापकी इच्छायें हो जाया। मैं केवल साधन मात्र रहूँ । ऐसा होने से मार्ग का श्रवरोध दूर होगा और सफलता से यात्रा की जा संकर्गी।

तू ही हमारा एक सात्र स्वामी और इष्ट है: यह पंकि हमें ईश्वर को ही अपना सर्वस्व मानकर उसमें अद्गट विश्वास, अपार श्रद्धा एवं भक्ति जाग्रत करने की प्रेरणा देती है। तुलसीदास जी ने कहा है—

बिन परतीत न भक्ति हढ़ाई। जिमि खगेश जल पर चिकनाई।।

हमें दृढ़ निश्चय होना चाहिये कि हमारा सर्वस्व, सम्बन्धी, माता-पिता, इट्ट-मित्र, परम स्नेही जो है तूही है, तेरे सिवा मेरा कोई नहीं। सभी नाते-रिक्ते इस शरीर तक ही हैं। अतएव हम तुभे छोड़ कर कहाँ जायं? किसकी भजें? इसीको इस प्रकार भी कहा है-

> त्वमेव माता च पिता त्वमेव, त्वमेव बन्धुक्च सखा त्वमेव । त्वमेव विद्या द्रविड़ं त्वमेव, त्वमेव सर्वं मम देव देव: ॥

इस प्रकार श्रहं समाप्त होने लगता है। मनुष्य एक उसी का सहारा पकड़ता है श्रौर हम जब उसे ही स्वामी, इष्ट सभी कुछ मान लेते हैं तो सभी कार्य उसी की इच्छा से होते हैं। संसार की श्रोर से ध्यान हट कर उसी की श्रोर केन्द्रित होता है, चातक की सी रट लग जाती है। हम उसे पाने के लिये समस्त शक्तियां लगा देते हैं तब हमारी पुकार उस तक क्यों न पहुँचेगी।

इसके साथ ही इस पंक्ति में दीनता का गम्भीर भाव छिपा है। मैं तुभे छोड़ कर कहां जाऊं, मेरा श्रौर है ही कौन ? 'जाऊं कहाँ तजि चरण तिहारे।' मरा कहीं ठिकाना नहीं है और न किसी का सहारा, तू ही मुक्ते तारे या डुबो दे, में तो जैसा भी हूँ तेरे चरणों .पर पड़ा हूँ। भला ऐसी सच्बी श्रद्धा और भक्ति से कौन नहीं पसीजेगा ? करुणा और दीनता पूर्ण श्रातंनाद से तो पत्थर हृदय भी पिघल जाते हैं। भला शरणागत को कब ठुकराया गया है। किसी न कहा है:—

#### 'खुद चले अ।येंगे नालों में असर होने तो दो।'

संक्षेप में यह पंक्ति हमें विनम्नता, दीनता तथा पूर्ण श्रद्धा तथा विश्वास के साथ भक्ति पूर्वक प्रभु में पूर्ण समर्ग्ण की ग्रोर प्रेरित करती है ग्रौर उसीको सर्वस्व मानने का संकेत करती है। एक निष्ठा एवं श्रनस्य भक्ति का होना ग्रावश्यक है। इसके ग्रभाव में प्रार्थना हमारे हृदय पटल पर न उतरेगी।

#### बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है।

यह पंकित एक असहाय अवस्था की ओर सँकेत करती है। जब तक हम अपने को समर्थ समभते हैं या अन्यत्र किसी से आशा लगाये रहते है तब तक उसे चिन्ता नहीं होती क्योंकि आप अकेले उसीके सहारे भरोसे तो हैं नहीं। वह भी निश्चिन्त सा रहता है। किन्तु जब हम केवल उसी एक के सहारे हो जाते हैं तो हमारी सहायका अवश्य करता है।

इसी कारण इस पंक्ति में तूही हमारा एक मात्र स्वामी ग्रीर इब्ट है कहा गया है। ग्रसहाय ग्रवस्था में ही बालक की देखरेख माता पिता भी करते हैं, बड़े होने पर नहीं, क्योंकि बड़ा होकर बच्चा ग्रपने को स्वयं बुद्धिमान शक्तिशाली समभने लगता है। हमें ग्रपने सुठे सहारों को भूल कर ग्रीर ग्रपने को नितान्त असहाय समभ कर ही प्रार्थना करनी पड़ेगी। हे नाथ तूही मेरा उद्धार कर, मेरे पास न शक्ति है, न साधन, बुद्धि ग्रीर बल भी नहीं है, बिल्कुल ग्रसमर्थ हूँ, ग्रब तेरी ही सहायता से तुभी पा सकता हूँ। तुल्लमीदास ने भी लिखा है:—

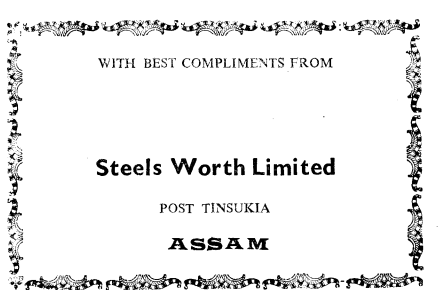
सो जानहि जेहि देहु जनाई । जानत तुमहि तुमहि हुई जाई॥

श्रसहाय श्रवस्था स्नातम समर्पण से श्राती है। हम स्रपने को भूल कर उसी के शरण में जायेंगे तो वह स्रवश्य हमारी सहायता करेगा। स्नावश्यकता है पूर्ण निष्ठा भक्ति के साथ स्नातम-समर्पण करने की स्नौर प्रपना पन भूलने की। हमारी प्रार्थना हमें नित्य यही याद दिलाती है कि मैं कुछ नहीं कर सकता हूँ, तू ही मेरी सहायता कर जिससे में तुके पा सकूं।

यह प्रार्थना हर समय की जा सकती है। इसे मन से करना है, पंक्तियों को दो चार बार पढ़ लेना ही नहीं है। इससे विनम्नता और दीनता की भावना पैदा होगी। हममें उसकी शरगा जाने की प्रकृत्ति पैदा होगी और हमारा मालिक हमारी सुध लेगा। बस जानो जीवन का उद्देश्य सफल हो गया।

(परम पूज्य बाबू जी महाराज ने आरम समर्पण के बारे में जिबा है-तोग यह तो बहुत सहल में कह देते हैं कि मैंने अपने अपको पूज्य महाराज रामचन्द्र जी पर , छोड़ दिया है मगर वाकई तौर किसी ने भी छोड़ा भी है । छोड़ने के माने तो मैं अब तक यही समक्षता हूं कि किसी के हाथों में अपने को बिल्कुल दे देना और खुद उसकी याद में हर समय परेशान और बेकरार दीवाना बना रहना। इसकी मिसाल मीराबाई है। कोई ऐसा करके तो देखे कि उसे क्या नहीं मिल जाता अर्थात् सभी कुछ मिल जायेगा।)

#### Service &



## नाथ मेरे !!

(श्री मुरेशचन्द्र, स्रद्यक्ष संग्रेजी विभाग, गर्वनमेंट डिग्री कालेज, श्रीनगर-गढ़वाल)

नाथ मेरे ! हर ग्रुँधेरे में हमेशा चला करते साथ मेरे !

जिन्दगी के थके पंथीकी चरम मंजिल श्रिडिंग ध्रुवतारा, किन्तु पथ को वासनाग्रों ने किया पंकिल दिखता पथिक हारा !

लाल को ज्यों मां

 उठा लेते पकड़ कर हाथ मेरे!

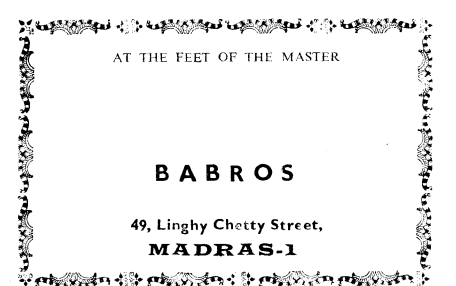
नाथ मेरे!!

तृप्ति की इक सांस के खातिर,
भोग की इक ग्रास के खातिर,
हर गली धूमा,
हर चरण खूमा,
स्वार्थ की सब कुछ जलाती प्यास के खातिर!

पा गया हूँ, ग्रब तुम्हें मैं पा गया, ग्राज सब कुछ बीत सपना सा गया, प्यार के गाँव में चरणों के छाँव में स्वामी मेरे, लगता है सब नया ! हर घड़ी मुक्तको तुम्हारी बाहु हैं घेरे ! नाथ मेरे ! तुम उठाश्रोगे उठ्गा मैं, तुम बढ़ाश्रोगे बहूंगा मैं बिना तेरे हाथ का पाये सहारा तम्हें कैसे पा सक्गा मैं?

हर उजाला ग्रौ ग्रँथेरा सांक ग्रौ सारा सवेरा, ग्रास ग्रौ विश्वास, सारी तृष्ति, सारी प्यास, ग्रौर मन के सकल घेरे चरण में तेरे ! नाथ मेरे !!

#### THE STATE



## मातवाँ-दर्शन

( श्री ग्रजुँन पाण्डेय, कानपुर )

दर्शन शब्द की व्याख्या बाबू जी ने निम्न प्रकार की है:— "Philosophy is a subject not based upon reason but intuition" —Sahaj Marg Philosophy.

ग्रथित दर्शन ग्रन्तर्ज्ञान पर ग्राधारित होता है तर्क वितर्कों पर नहीं। ग्राज तक विश्व को प्राप्त छः दर्शन ग्रान्तरिक ग्रनुभुतियों के परिगाम हैं। इस ( ग्रन्तर्ज्ञान के ) क्षेत्र में भारत ने सदा ही विश्व का नेतृत्व किया है। रवीन्द्रनाथ टैगोर ने लिखा है '' मैं भारत को इसलिय नहीं प्रेम करता कि यह मेरी मातृ भूमि है बिल्क इसलिये कि इसने सदैव विश्व को महान् विचार या दिव्य पथ दिया है।'' हमारे लिये यह गर्व की बात है कि हम उस महान् देश में पैदा हुए हैं जिसकी मिट्टी ने सदैव दिव्य विभृति, या सूर्य पैदा कर विश्व को ग्रान्तरिक प्रकाश दिया, जिसने कराहती मानवता को ग्रमोध ग्रीषिव दी।

श्रत्यिषक खेद की बात है कि वही भारत जिसने सदैव श्राध्यात्मिकता या दर्शन के सूर्य पैदा किये। श्राज पालण्ड, होंग श्रीर उधार धर्म के सेनापितथों का रएस्थल बना हुश्रा है जो श्रनुभव शून्य पुस्तकीय ज्ञान के श्राधार पर मोर्चा बनाये हुए हैं। इसका प्रत्यक्ष परिएए सहारी दुर्दशा के रूप में हिष्टिगोचर हो रहा है फिर भी हम इन पालण्डपूर्ण वाह्य श्रनुष्ठानों एवं कर्मकाण्डों को छोड़ने को तैयार नहीं, जिन्होंने हमें इस हालत में पहुँचा दिया है।

बाबू जी ने एक स्थान में लिखा है ''जब किसी समाज या देश का पतन होता है तो उसकी विवेक शक्ति बिगड़ जाती है उसके बाद उसमें भय पैदा होता है। ये चीजें हम में काफी आ चुकी हैं।'' विगड़ी विवेक शक्ति और उससे उत्पान भय के गुलाम होने के कारण हम मन तथा आहमा का धर्म प्रहण करने की हिम्मत नहीं करते और वास्तविकता से क्रमश: दूर होते जा रहे हैं। गाँबी जी ने लिखा है—''Fearlessness is the requisite of spirituality, cowards can never be moral.'' श्राश्चर्य है कि श्रमय प्रदान करने वाला धर्म (अन्तर्ज्ञान) लेते को हम श्रव भी तैयार नहीं है। पता नहीं श्रव कहाँ जाने का इरादा है। देवी सूक्ष्मता के स्थान पर हमने पत्थर की कठोरता का विकास श्रपने श्रन्दर कर लिया है, जिसके परिशाम स्वरूप श्रुष्टि शिरोमिशा मानव श्राज निर्दय, निक्रुष्ट दानव में बदल गया है फिर भी श्रपनी महानता का कफन तैयार करने में ही व्यस्त है। श्रव भी इसकी मोह निद्रा नहीं खलती।

धर्म के नाम पर घुए। का प्रवार कर वैमनस्यता के बीज बोये जाते हैं। इस प्रकार विष वमन कर श्राध्यात्मिकता का गला घोटा जा रहा है। धर्म प्रत्थों के ऊंचे सिद्धान्तों पर प्रवचन किये जाते हैं। किन्तु उन्हें जीवन में उतारने का कब्द धर्म के ठेकेदार नहीं करते। उधार धर्म के ये सेनापित धार्मिक विकृति दूर करने के बजाय उसके प्रवाह में स्वतः बह रहे हैं। देवी चेतना से प्रकाशित संत स्वामी विवेकानन्द ने जागरए। का सन्देश देते हुए कहा था:— "Bring forth the power of spirit and pour it over the length and breadth of India" ( ग्रात्मज्ञान पैदा करो ग्रीर सम्पूर्ण भारत में फैला दो) किन्तु उनकी ग्रावाज सुनने का इन तथाकथित महात्माग्रों के पास समय न था। उन्हें ग्रपनी नहीं समाज की ग्रधिक बिन्ता थी। पुनः "स्वामी राम" न ग्रावाज दी:—

+ 6

"Wanted reformers

Not of others, but of themselves

Who have won,

Not university distinctions

But victory over the local self."

पर समाज सुधारकों के कान पर जू नहीं रेंगी।

बहा में विचरए। (ब्रह्मचर्य) को एकाकी जीवन बताया गया। सरल प्राकृतिक ग्राध्यात्मिकता को दुष्ट बनाया गया जिसके कारए। समाज भयभीत हो, इससे दूर भागने लगा। वास्तविक विवेक से रहित पारिवारिक कर्तव्यों से भागे लोग जीवन संघर्षों में डटने का (गीता का) उपदेश देते हैं। जीवन ग्रौर कथन की इस विसंगति के ही कारए। हजारों वर्ष पूर्व के उच्च दर्शन ग्राज कालगनिक उड़ान प्रतीत हो रहे हैं।

पतन की इस पराकाष्ठा में मानवता को भगवान श्रीकृष्ण का वायदा:-

"यदा यदा हि धर्मस्य ग्रांतिभंतित भारत । अभ्युत्यान नधर्मस्य तदातनातं सृताम्यहं" याद आया । उसने ऐसे व्यक्तित्व को पुकारा, जिस के पास बुद्ध सा अनत्त विस्तार वाला हृद्य और शंकराचार्य से भी दिव्य प्रतिभा हो । जो सभी धर्नों के संवर्ष-रत अनुयाइयों को मन तथा आत्मा का सार्वभौमिक धर्म प्रदान करे । इस दिव्य व्यक्तित्व ने २ फरवरी १८७३ को फतेहगढ़ (फर्छ खाबाद ) में समर्थ गुरु महात्मा श्री रामचन्द्र जी के रूप में शरीर धारण किया । वे वर्तमान युग के प्रथम व्यक्ति थे जिन्होंने राजयोग को स्वच्छ कर प्राणाहृति की अलौकिक शक्ति को सर्व सुलभ बनाया।

अपने पश्चात् उन्होंने अपने उत्तराधिकारी "बाबू जी" को यह भार सौंपा जिनकी दिव्य चेतना सम्पूर्ण विश्व के जिज्ञाषुओं का पथ प्रदर्शन कर रही है। बाबू जी ने १६४५ में लाखा जी (समर्थं गुरु महात्मा श्री रामचन्द्र जी, फतेगढ़) के नाम पर श्री रामचन्द्र गिशन की स्थापना की और व्यक्तिगत जीवन के अनुभवों पर आधारित राजयोग का एक सरल तथा प्राकृतिक तरीका दिया जिसे "सहज-मार्ग" कहते है। संस्था को आडम्बर मुक्त रखते हुए समर्थं गुरु के आदर्जी के अनुकूल बाबू जी ने मानवता को दिव्यता प्रदान करना आरम्भ किया है। भगवान बुद्ध के अनुसार "अनुभव तथा व्यवहार में सही उतरने वाली बात किसी नीच के हारा भी कही जाय प्रहाग करनी चाहिए, अनुभव तथा व्यवहार में सही न उतरने वाली बात अवतारों की भी नहीं।" बाबू जी ने भी लिखा है:—

"Whatever I write or say is on the basis of my own experience and Anubhava on the path of realisation, irrespective of what Shankar or Ramanuja or others might have said about their own."

विश्व की दिव्य विभूतियों के ग्रद्भुन ग्रनुभव (मूसा का दिव्य प्रकाश, विराट रूप) का साक्षात्कार बाबू जी, ने स्वयं किया है। बाबू जी की पुस्तक ''ग्रनन्त की ग्रोर'' में ग्रन्तर की प्रकाशित दशाग्रों, विभिन्न ग्रन्थियों का भेद तथा वहाँ की ग्रनुभूतियों का स्पष्ट चित्रण मिलता है जो ग्राध्यात्मिकता के इतिहास में ग्रपूर्व है। बाबू जी की पुस्तकों (i) Efficacy of Raj Yoga, (ii) Reality at Dawn, (iii) Sahaj Marg Philosphy'' में धर्म, ग्राध्यात्मिक शिक्षा, सर्वोच्च वास्तविकता, सृष्टि में मनुष्यता का स्थान, ग्रवतारों की

वास्तविकता तथा अध्यात्मिक क्षेत्र के विभिन्न स्तरों का स्पष्ट वर्गान मिलता है जो विश्व के लिये अमूल्य निधि है ।

ग्राज सभ्य समाज के सामान्य लोग, ग्रसामान्य मत, ग्रसामान्य प्रयत्त और प्रतामान्य उच्च ग्राकांक्षा को पागल पत कहते हैं। किन्तु ये प्रयास जब सफल होते हैं तो पागल व्यक्ति विभूतिमात बन जाता है। हजारों वर्ष पूर्व के हमारे पूर्वज इन पागलों का बड़ा सम्मान करते थे ग्रीर ग्रनोखा मत व्यक्त करने वाले से दिव्य श्रनुभव प्राप्त किये जाते थे जिसके परिगाम स्वरूप ग्राज हम छः दर्शन देख रहे हैं। ग्राज ग्रन्थविश्वास के कारण ग्रनुभव हीन पुस्तकीय जान ने साक्ष्तात्काणी धर्म का स्थान ले लिया है। श्रपने बीच के मसीहों का निषेध कर हम तोड़ गरोड़ कर प्रस्तुत की गई कहानियों पर ग्रधिक विश्वास करते हैं। इतिहास साक्षी है कि उसी बुराई ने सुकरात ग्रीर ईमा की हत्या जैसा नृशंस कार्य कराया, पर हमारी ग्रांच नहीं खुलती । जैन धर्म के प्रवर्तक महावीर स्वामी ने कहा था:—

''गतिशीलता वर्म का नक्षरा है जड़ता अवर्म का।''

अर्थात् धर्म का रूप प्रवर्तक के अनुभव तथा तत्कालीन परिस्थितियों के अनुमार बदलता रहता है। नदी या तालाब का पानी रुक जाता है तो उसमें बदबू उठने लगती है। उसी प्रकार धर्म भी जड़ता के कारणा विकृत हो जाता है।

हमें ग्राध्यातिमक प्रगति के लिए गतिशील धर्म की ग्रावश्यकता थी।
इस नये इतिहास का सूत्रपात किया है युग पुरुष लाला जी ने ग्रीर उसकी ग्राग ।
वढ़ा रहे हैं प्राएगहुति की दिव्य शक्ति के सूर्य बाबू जी। बाबू जी की वास्तविकता का ग्रनुमान हृदय की ( ग्रान्तरिक ) दिव्य ग्रनुभूतियों से मिलता है वाद विवाद या इन्द्रियों हारा प्राप्त बाहरी ज्ञान से नहीं, भ्योंकि वे राजयोगी हैं ग्रीर उन्हीं के शब्दों में "Philosophers are born in the cave of mind but yogis are born in the cave of heart" उनका दिव्य ग्रनुभूतियों ( ऋषियों के ग्रनुभव) हारा वास्तविकता ज्ञात करने का ग्रावाहन ग्राज के उधार धर्मों के सेनापतियों को नई जुनौती है । उनके हारा तैयार किये गये दिव्य व्यक्तित्व विद्य को उनकी ग्रसलियत बताने के लिये काफी है। यह हमारा सौभाग्य है कि हम उस युग में पदा हुए हैं जब हमारे मध्य किसी को भी ऋषि बनाने वाली दिव्य विभूति विद्यमान है। ग्राज ग्राञ्चत सुल, ग्राञ्चत जीवन ग्रीर सिंह की निर्भयता सर्व सुलभ है। ग्रव हमें ग्रन्थकार की ग्रोर नहीं, महान् सूर्य के उस

प्रकाश की स्रोर देखने की श्रावश्यकता है जो स्रपनी प्रखर किरएों से इस भयानक अध्यकार को विदीर्श कर रहा है। जिसने पतित से पतित व्यक्ति को भी ऋषि बनने का सरल तम मार्ग दिया है। भौतिकता को श्राध्यात्मिकता की यह श्रपूर्व चुनौती है।

धन्य है वे लोग जिन्हें उनका स्तेह व संरक्षरा प्राप्त है । जिस सातवें दर्शन की विश्व हजारों वर्षों से प्रतीक्षा कर रहा था, "सहज मार्ग" के रूप में प्रब हमारे सम्मुख है।

भाई हरीय का कथन ब्रक्षरशः सहैय है—

" फल्सफा के सिर्फ छः दशैन बने थे ब्राज तक,

फिर नहीं उत्तरी कोई ताकत बनाने के लिये।

तेरी ही इस खोज का है, ये नतीजा वेमिसाल,

सःतवाँ दर्शन बनाया इस जमाने के लिए।"

the Mari

### गीत

् परित्राजक तिष्यु जी विष्यु स्वामी 'सदा')

यह व्यथा भी है तुम्हारी, रजत सा मृदु हास भी है। याद तेरी इस हृदय से दूर भी है पास भी है।।

गंध, स्वर, रस रूप तेरा ही पता नित दे रहा है। ग्रादि से ही सब जगत तुभ में बसेरा ले रहा है। प्राग्ण नैया सिन्धु में तेरी कृपा की से रहा है।

तू सदा सबकी सुनेगा प्रेमपूर्णाभास भी है ।।

हृदय के अन्तर तमों की ज्योति तुम से ही प्रकाशित । फूल विहंसा या हंसे तुम, हे अकामी ! हे सरलचित ! मुक है सबकी गिरा गुराज्ञान में मित से अकल्पित !

द्यां मुत्रों की श्रारती में श्रामिला मधुमास भी है ।।



## 'सतगुरु' और 'माँ'

(श्री चमन प्रकाश दीवान, कांठ)

'माँ' कितना प्यारा शब्द है जिसका स्मरण मात्र होते ही हृदय-पटल पर श्रद्धा, प्रेम एव स्नेह ग्रादि भावों का ग्रं कन होना प्रारम्भ हो जाता है। जिसकी कल्पना मात्र से ही मन किव की कल्पना ग्रों में खो जाता है। यदि 'मां' के प्यार की श्रमुभूति का स्पर्श मात्र भी मन में हो जाता है तब हुदय-मागर में श्रद्धा तरंगों का सचालन होना प्रारम्भ हो जाता है एवं नयन तट पर भावना ग्रों के भोंकों से श्रश्रु मालिका का हैर सा लग जाता है। इसी लिये तो सँसार में 'मां' का स्थान एवं सम्बन्ध महानता की चरम सीमा को भी लाँघ जाता है। मां का ठीक यही रूप हमें 'सत्त पुर' के श्रन्दर मिलता है यदि हम श्रपने को, उसके समक्ष, इस प्रकार प्रस्तुत करें, तथा उस श्रवीध बालक का रूप दें, जिसके जीवन की प्रत्यंक प्रक्रिया मां के उपर श्राश्रित होती है श्रथवा उसी के इशारे पर संचालित होती है। जिसकी प्रत्यंक क्रिया श्रपनी न होकर मां की क्रियाशों का प्रत्युत्तर होता है।

मां बच्चे को अपने स्तन से अपने मधुर दुग्ध (अपने शरीर के एक अवयव) का पान कराती है तथा बालक की प्रगति का पूर्ण उत्तरदायित्व संभालती है। इस कि कार सद्गुर अपनी 'प्रासाश्राहृति' शक्ति देकर हमें जीवन दान देता है तथा हमारे आध्यातिमक जीवन का लालन-पालन करता है।

शौशवावस्था में माँ बच्चे का कितना घ्यान रखती है इसका स्पर्श केवल अपने हृदय में माँ का स्थान देकर ही किया जा सकता है। मां का शरीर चाहे कहीं भी विसी किया में व्यस्थ हो, परन्तु उसका घ्यान सदैव अपने बच्चे पर ही रहता है। बालक को थोड़ी सी भी तकलीफ होने पर मां का हृदय डोल उठता है और इसी चेण्टा में रहती है कि मेरा बच्चा कब जल्दी से जल्दी अच्छा हो। सद्गुरु भी इसी प्रकार के कार्यों को सम्पन्त करता है। हम चाहें सोते हों, खाना खाते हों, विद्यालय में अध्ययन कर रहे हों या अत्य किसी किया में रत हों, सद्गुरु का घ्यान अवश्य बच्चे पर पहता है। उसी प्रकार 'माँ' बच्चे की 'संरक्षक' होती है, उसका ही पूर्ण स्वामित्य बच्चे पर रहता है। उसी प्रकार 'सद्गुरु' हमारा 'मालिक' है। हम।री प्रत्येक किया-प्रतिक्रिया पर उसकी हिष्ट रहती है।

परन्तु जहाँ माँ का प्यार बालक के लिये एक प्राकृतिक तथ्य है वहीं पर बालक के भी माँ के प्रांत कुछ सँद्धान्तिक एवं व्यवहारिक कर्त्तव्य हैं। उसे भी माँ का प्यार पाने के लिए कुछ करना पड़ना है। इसी प्रकार सद्गुरु के अन्दर माँ का वास्तविक रूप फाँकने के लिए हमारे समझ भी कुछ कर्त्त व्य हैं।

बालक का जीवन पूर्ण रूपेण माँ पर स्राश्रित रहता है। इसी प्रकार हमें भी अपना आहम समर्पेस अपने मालिक पर कर देना चाहिये जो कि वास्तविकता के पक्ष में एक आवश्यक और बहुत ही महत्वपूर्ण तथ्य है। हमारे मन में सदैव उसी प्रकार की प्रक्रियायें होनी चाहिए जैशी एक ग्रवीय बालक के मन में माँ के प्रति होती हैं। माँका जरा सी देर के लिए बालक की ग्राँखों से ग्रोफल हो जाना उसके लिए पहाड़ सा खड़ा हो जाता है। वह माँ को पाने के लिये वेचेन हो उठता है। एक ऐसी बैचेनी, तड़ा और लगन हमारे मन में अपने 'मालिक' को 'पाने' क लिये होती चाहिये । हमें अपने अन्दर ऐसे भावों का समावेश करना चाहिये जिनसे हमारे मन में ऐसी भावनात्रों का प्राद्वर्भाव हो कि हम समभने लगें कि हमारी प्रत्येक क्रिया, हमारा प्रत्येक कार्य हमारा न होकर 'मालिक' का है और उसी की आजा एवं प्रेरणा से यह क्रियान्वित किया जा रहा है। सज़ेप में "मालिक ही कर रहा है" का स्राभास हमें स्थपने में होने लगे । जिस प्रकार खेतते समय बालक खेल में मग्न रहता है, परन्तू जरा सा ध्यान हटते ही उसको माँ की याद व्याकृत कर देती है। ऐसे ही साँसारिक कार्य करते हुए हमें ''उसकां'' ब्यात रखना चाहिए, परन्तू ब्यान हटते ही उसको पाने हेतू एक तड़प सी उसके प्रति होनी चाहिये।

बच्चा बड़ा होकर जब समभने लगता है तब यदि वह कोई कार्य कर देता है जि । गलत की संज्ञा दी जाती हो, तो माँ को जो तकलीफ होती है उसका ग्राभास केवल मां का हृदय ही कर सकता है बालक का नहीं। हमें भी कभी उमंगीय भावों से प्रेरित हो साँसारिक मस्तिष्क द्वारा ऐसे कार्य का संचालन नहीं करना चाहिये, जिसे हमारा ईश्वरीय मस्तिष्क उचित की संज्ञा न देता हो क्योंके एवा करने से हमारे 'मालिक' को कष्ट होता है।

मां ग्रीर सद्गुरु महान् हैं। इस वास्तविकता ग्रीर ग्रन्य गुढ़ प्रेम रहस्यों का श्रानन्द एवं ज्ञान केवल इनकी छत्रछाया में रहकर ही ज्ञाना श्रीर श्रनुभव किया जा सकता है।



्इस स्थाई स्तम्भ के अन्तर्गत श्री 'बाबू जी' और सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी के बीच पत्र-व्यवहार क्रमशः प्रकाशित किया जा रहा है। इसमें अध्यात्म एवं ब्रह्म विद्या सम्बन्धी साधना में ग्रन्यासी की प्रगति का एक सम्यक् व्यवस्थित वास्तविक विवरण प्रस्तुत है। उक्त विद्या को वैज्ञानिक अध्ययन एवं अनुसन्धान के लिये सुलभ करने की दृष्टि से इस विस्तृत पत्र-व्यवहार का यथातथ्य प्रकाशन ---सम्पादक] महत्वपूर्ण होगा । क्रमागत-

पत्र संख्या ७३

लखीमपूर 38-59-35

परम पुज्य तथा श्रद्धेय श्री बाबू जी

सादर प्रगाम !

मेरे दो पत्र मिले होंगे। न मालूम क्यों पत्र लिखने की फिर तबियत हो श्राई, क्षमा करियेगा।

मेरी प्रात्मिक दशा मालिक की कृपा से अच्छी चल रही है श्रीर सदैव श्चच्छी ही चलती रहेगी, ऐसा मेरा हुढ विश्वास है। श्रव तो यह हाल हो गया है कि ग्रपने शरीर का एहसास भी करीब करीब खत्म हो गया है ग्रौर कुछ यह होता है कि जैसे पहले पूजा करने बैठती थी तो यही ध्यान करती थी कि सामने 'ग्राप' बैठे हुए मुभे पूजा करा रहे हैं परन्तु ग्रब ऐसा करने की कभी-कभी बिल्कूल तबियत नहीं होती। ग्रब तो यह हाल हो गया है कि जो ग्रांख-श्रांख को देखना चाहती थी वह सिर से पैर तक एक ही हो गई है। नींद का का तो यह हाल हो गया है कि यदि एक तरह से देखा जाये तो रात में जब नींद खलती है तो ऐसा मालूम पड़ता है कि कही बहुत ऊंचे से तिबयत उतरी है और इतनी गहरी नींद होती है कि यदि कोई सोते से मुफे जगावे तो सम्भव है कुछ तकलीफ हो जावे परन्तु एक तरह से देखा जावे तो रात भर जागती ही रहती हूँ। एक हालत बहुत ग्रच्छी मालूम पड़ती है परन्त् मैं उस हालत को लिखूंगी नहीं, जब ग्राऊंगी तब ग्राप से बतला दूँगी। ग्रब बिल्कुल खालीपन रहता है। 'मालिक' ने तो मुभ पर सदैव कृपा की है और करता ही रहेगा। यह ऊँची तिबयत जो सोकर उठने पर मालूम पड़ती है, ऐसी ही तिबयत दिन भर रहती है। कभी-कभी भटका सा लगता है तो ऐसा मालूम पड़ता है कि तबियत बहुत ऊँचे से उतरी है।

म्रापकी दीन हीन सर्वं साधन विहीना

पुत्री कस्तूरी

( १४७ )