## सहज मार्ग

उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान्तिबोधत । (उटो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान-लाभ करो ।)

### प्रार्थना

हे नाथ ! तूही यनुष्य जीवन का ध्येय है, हमारी इच्छायें हमारी उन्नित में बाधक हैं, तूही हमारा एक मात्र स्वामी ग्रीर इष्ट है, बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है।

-15 12 15 -

- 98G+

O, Master!
Thou art the real goal of human life,
We are yet but slaves of wishes,
Putting bar to our advancement,
Thou art the only God and Power,
To bring me upto that stage.



(Bi-monthly, Spiritual)

Registration No. R. N. 12620/66

Volume XV No. 3 & 4 May & July 1972



Grams:-SAHAJMARG

Phone: -667

Shri Ram Chandra Mission

SHAHJAHANPUR. U. P. (India) 242001.

| Vo      | ol. XV. All rig             | ghts reserved. No. 3       | & 4                  |  |  |  |  |
|---------|-----------------------------|----------------------------|----------------------|--|--|--|--|
| Ed      | litors:                     | May & July 1               | 972                  |  |  |  |  |
| Di      | r. C. A. Rajagopalachari    | Yearly Subscription Rs.    | 6.00                 |  |  |  |  |
| Di      | r. S. P. Srivastava, M.A. I | Ph.D. Single Copy Rs.      | 2.25                 |  |  |  |  |
| <b></b> |                             |                            | Charles and the same |  |  |  |  |
|         |                             |                            |                      |  |  |  |  |
|         | English:—                   | TENTS                      |                      |  |  |  |  |
| 1       | Editorial Notes             |                            | 65                   |  |  |  |  |
|         | Photoes Public Reception    |                            |                      |  |  |  |  |
| 3       | Message                     | Delivered by Master        | 1                    |  |  |  |  |
| 4       | -                           | By Members of Madras Cent  | re III               |  |  |  |  |
|         | Master at Madras on Return  |                            |                      |  |  |  |  |
|         | from Western Tour           | by -C.A.R                  | VII                  |  |  |  |  |
| 6       | List of Overseas Centres as | nd Preceptors              | XI                   |  |  |  |  |
| 7       | Shri Lalaji Birth Centenary |                            |                      |  |  |  |  |
|         | Celebration Committee       | by C. A. Rajagopalachari   | XIII                 |  |  |  |  |
| 8       | Meditation on the form      | of                         |                      |  |  |  |  |
|         | the Guru                    | by Sri Ram Chandraji       | 69                   |  |  |  |  |
| 9       | The Guru                    | by Sri Raghavendra Rao     | 73                   |  |  |  |  |
| 10      | I Find My True Master       | by Gajraj Singh, Fatehgarh | 77                   |  |  |  |  |
| 11      | Thinking Aloud              | by Ravi Varma, Tananarive  | 79                   |  |  |  |  |
| 12      | Nature In Sahaj Marg        | by Prof. Suresh Chandra    | 87                   |  |  |  |  |
| 13      | A New Order In The Field    |                            |                      |  |  |  |  |
|         | Of Spirituality             | by G. Vijaya Rangachary    | 99                   |  |  |  |  |
| 14      | What The Master Has         |                            |                      |  |  |  |  |
|         | Bestowed On Me              | by A. Raghunathan          | 105                  |  |  |  |  |
| 15      | My Master                   | by Miss. Laxmi, Copenhager | n 107                |  |  |  |  |
| 16      | Centenary Celebrations of   |                            |                      |  |  |  |  |
|         | Beloved Lalaji at           |                            |                      |  |  |  |  |
|         | Nagarjunasagar              | by Ramiah Meda             | 109                  |  |  |  |  |

P.T.O.

| 17                          | Shri Laiaji's Birth Centenary                       |                                   |            |  |  |
|-----------------------------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------|------------|--|--|
| Celebration & 74th Birthday |                                                     |                                   |            |  |  |
|                             | of Shri Babuji at Raichur                           | by S. G. Sheorey, Raichur         | 115        |  |  |
| 18                          | Five Days with Revered Babuji                       |                                   |            |  |  |
|                             | Maharaj in Copenhagen                               | by A. Lakshminarasimhan           | 119        |  |  |
| 19                          | Nine Days with Sri Babuji Maharaj                   |                                   |            |  |  |
|                             | in Copenhagen in June, 1972 by A. Lakshminarasimhan |                                   |            |  |  |
|                             | हिन्दी                                              |                                   |            |  |  |
| २०                          | ग्रन्धे <b>र न</b> गरी                              | सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी, मोदीनगर | ६ <b>१</b> |  |  |
| २१                          | श्राध्यात्मिक चमत्कार                               | श्री तुलाराम, मेरठ                | ६४         |  |  |
| २२                          | सहज मार्गं ग्रौर मानव जीवन                          | श्री माताप्रसाद पांडेय, सीतापुर   | ६६         |  |  |
| २३                          | ग्ररे ग्रो ! मेरे मन के मीत                         | श्री कृष्णमुरारी सक्सेना, 'पागल'  | ७१         |  |  |
| ۶ ۶                         | लक्ष्य ग्रीर उसकी प्राप्ति                          | श्री मुन्नीलाल मौर्य, इलाहाबाद    | ७३         |  |  |
| २५                          | गीत                                                 | श्री मृगेश, सीतापुर               | હહ         |  |  |
| २६                          | प्रागाहृति-एक विश्लेषगा .                           | श्री रामायगालाल श्रीवास्तव        | હ દ        |  |  |
| २७                          | गुरु महिमा                                          | श्री राधेकृष्सा (गुताल जी)        | 5 3        |  |  |
| २८                          | बाबू जी, तुमको नमस्कार                              | श्री राजेन्द्र भदौरिया            | ج 8        |  |  |
| ३६                          | गजाल                                                | श्री हरिशवन्द्र 'हरीश'            | 03         |  |  |
| ₹ 0                         | सुमन संचय                                           | (संकलित)                          | 83         |  |  |
| <b>३</b> १                  | <b>ध</b> र्म                                        | श्री जगदीशप्रसाद गुप्त, सीतापुर   | €₹         |  |  |
| ३२                          | ग्रनन्त यात्रा                                      |                                   | 8 9        |  |  |
| ३३                          | Our Publications                                    |                                   |            |  |  |
|                             |                                                     |                                   | 10054      |  |  |

Views and opinions expressed in articles published in this journal are not necessarily views or opinions of the Mission.

#### **Editorial Notes**

Revered Master has arrived home after an exacting and exhausting tour of the Occident. There is no need to sav how successful it has been. Frailties of body, difficulties of language, differences in diet and climate, and variations in habits and customs made no difference to the Divine Personality that He is. How can they, when all living things are equally entitled to His Love and Grace? A detailed report of the entire tour is expected to be published as a booklet shortly. This column is hardly adequate for detailed narration of such an epoch making event. Suffice it to say that Master was in great demand wherever He went. Craving souls found their way to Him, making bee-lines across hundreds of kilometers. A dozen new centres of the Mission have sprung up and a dozen and a half new preceptors have been authorised to undertake the divine work of guiding and assisting abhyasis in their sadhana. Tears welled up and brimmed over at parting time at all stations. Only the hope and expectation that revered Master will be repeating the tour in 1974 could have some effect in allaying the emotional upsurge.

But strain always takes its toll, and here was no exception. Even as Master entered Germany on the return trip, hyper-acidity set in with severe abdominal pain, and has persisted with slight ups and downs upto the time of writing. The devotion perceived in the Italian abhyasis on outward visit brought Master back to them despite His physical disability. But Master could not but cancel the visit to Bombay, postponing it to a more propitious time later in the year.

He arrived Madras at 3 p. m. on 3 July. Master has decided to excuse himself from physical activity and the strain of spiritual help to abhyasis. It is expected that in a couple of days He will be back to normal.

While the Mission has not gathered adherents in large numbers, it is good to note that those who have come in are endowed with qualities suited to spritual endeavour. The seed has fallen on fertile soil, and the fruits shall certainly not fail our expectations.

The tour of the United States was the most exacting. Two, three meetings a day at stations a hundred or hundred and fifty kilometer apart, speeches, discussions and meditation sittings everywhere left little time for rest or recuperation. The Secretary of the Mission, who accompanied Master on this tour, was able to cope with the brunt of this strain, giving up all matters of personal interest. The opportunity to serve Master intensely, continuously and intimately is in itself more than any reward can ever be. In this bulky issue of the Journal are included two articles of an unusual type which. we feel, will nudge to activity the thinking mechanism of the discriminating reader. One is the article titled 'Thinking Aloud' contributed by Sri Ravi Verma of Tananarive (Madagascar ). The author has given expression to his attempts at establishing a link between modern mental, scientific and technological processes of tests through analysis and synthesis. and the practices involved in the Sahaj Marg system of sadhana. The author has achieved a measure of success and we feel sure like-minded readers who have been keeping themselves uptodate with the latest advances in the concerned

fields, will find sympathetic chord response in themselves.

The other is the article 'Nature in Sahaj Marg' by our analytically minded Prof. Suresh Chandra, who has expended considerable time and labour culling out from the wealth of Sahaj Marg literature including earlier issues of this Journal a plethora of references to Nature, and has sorted out the distinctions, shades and differences between the connotations of that word in various contexts. This effort at research and the original thinking of the earlier mentioned article deserve our tribute.

Master has been pleased to appoint a Committee in connection with the projected Lalaji Birth Centenary Celebrations, intended to be held at Madras in the latter half of February 1973, after the Vasanth Panchami observance at Shahjahanpur.

Staff shortage has been more or less chronic at our Press but has happily been overcome now, and it is expected that Journal issues will be more regular and timely in future. To give this good augury a helpful start, it has been decided to combine in this issue the matter for two issues and so it comes out the joint issue for May and July. This saves the time and strain of double cover, double stitching, double postage etc., as also double risk of transit damage and loss. We hope it will not be necessary to repeat this measure in future.

Madras: 7 July 1972.

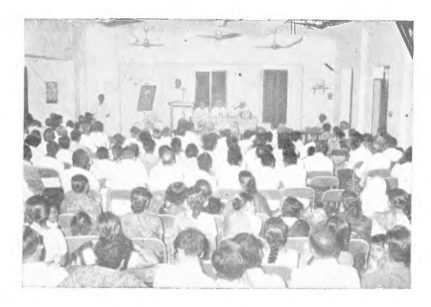
your EDITOR.

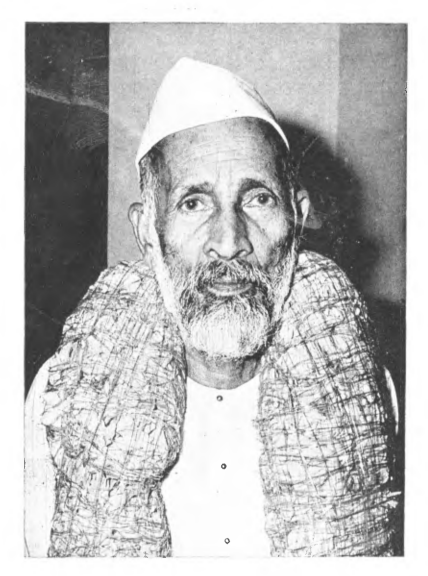




OFFERING OF CASKET WITH WELCOME ADDRESS

#### THE AUDIENCE





His Holiness Sadguru Mahatma Sri Ram Chandraji Maharaj

#### MESSAGE

Delivered by Master on the occasion of the Gathering of Abhyasis of the Madras Centre to Welcome Master after His tour of the Western Countries, at Madras: on 9 July 1972

God is simple, and the method followed to achieve Him is also simple and straight. Man, technically termed Homo Sapiens, i. e., wise man, has tried to seek God. Thought when purely Divine, can reach the Source without fail. If corrupted with attributes and qualities, Realisation also becomes corrupted and degraded. Gross methods give grosser results.

Meditation on the simple, pure and Ultimate alone can save man in his crisis. This surely makes him more and more simple, bringing him closer and closer to the Original Home. As you think, so you become.

There should be the subtlest method to realise the subtlest being. There should be one method, one Master and one God. Of course, selection you will have to do yourself.

...

The density of the thought can only be removed if we take to the subtle method. My experience in this field is that ir you want Divinity, the method should be easy, smooth and Natural.

The boy likes the toy in his tender age, and as he grows older, love of the toy is gone. He seeks other things for his enjoyment which are subtler than those he loved earlier.

I find great difficulties here. People follow what they want and do as they desire but expect the result to be as I want

it and which is so dear to them and to me. The result is that a sort of block is formed. I find this in many hearts. This hides the Reality and keeps it out of the sight of the abhyasi. If I am to be held responsible, we will request you to follow what I say. JAPA-people do without even knowing how to do it. Similarly there are other modes of worship which they do in order to please themselves, but not to please God. I want to create naturalness in you but you prefer mechanicalness. In this way, you see the mirror from its back.

It is a pity that we do not read authenticated books, say. Raj Yoga. Raj yoga sets in when other things accumulated by wrong practices are gone, Preceptors clean grossness out but people enwrap it again. So you have to seek the solution yourself, just as you have to walk on your own legs. Of course, energy is needed for it, for which our help is indispensable, and is ever available.

I had hoped that today I would see many of the higher personalities of Madras in our satsang, but I find only a few.

( sd ) Ram Chandra,



reverentially presented to
HIS HOLINESS

#### Sadguru Mahatma Shri Ramchandraji Maharaj

On the occasion of His return from a tour of cities in U. A. R., EUROPE and U. S. A.

WELCOME HOME! O MASTER, True Goal of human life. Welcome Home to gladden the hearts of us, craving souls.

MASTER, You so generously responded to the call of the West, crying out for help. To you, all are children, equally deserving of your love, Grace and unending assistance. In your sight, distinctions and differences have no existence, whether of caste, creed, colour, country or kind, or of age or sex.

Making tremendous advances in the fields of Science, Technology, utilisation of natural resources and human endeavour, the West achieved the acme of comfort, material convenience and leisure. But with this exquisite bouquet of fragrant roses came the inevitable thorns-worry, tension, restlessness, insatiable avarice, greed, jealousy and hate. The Spirit got shocked back to the fading memory of its Origin and its Eternal Homeland. Having butted his head against an unrelenting stone-wall, Man turned about—to find to his great joy, the distant Gleam of Hope, entrancing, inviting and alluring.

In furtherance of the Divine Purpose for which You descended on this earth in the guise of a human being, You transited westward, to slake parched throats with the nectar of Your Grace, scorning the vexatious frailties of the body, the irritating indispositions of age and the discouraging differences of diet, climate, habits and customs.

Wherever Your Holy Feet touched Mother Earth, welcoming Paeans greeted Your advent, Time stood still in Your Presence, and those who came to test You, remained to join in Meditation. Thy Holy Feet left golden foot-prints on the sands of Time. New Centres of the Mission sprang up, new Preceptors were readied, to extend the help of Thy Grace to the needy. Persons of different persuasions and of varied positions in their religious heirarchy, became thy chosen ones.

Work Divine kept You busy from sunrise to sunset and back to sunrise with hardly any time for rest or recuperation. Meetings at places hundreds of kilometers apart, long car drives at breakneck speeds, speeches, discussions, questions and answers and meditation sittings claimed Your fullest attention.

Hearts thus won over completely, gushed out in tears of sorrow when parting time arrived, thus lightening the load of sadness, hopes of Thy next visit in a year or two bestowing on them much-needed sustaining strength.

Humanity is ever in thy debt for the great work for which You got embodied. Nothing but complete surrender can ever make a dent in this increasing volume of debt. Give us, Master, the ability to achieve such surrender, and bless us with the eternal shower of thy Grace.

WECOME, MASTER, Welcome back to the home that has sufferred the pangs of separation and is now restored to happiness by Thy return, and be pleased to accept the reverential homage of all of us,

THE MEMBERS OF MADRAS CENTRE OF 8 July 1972 Shri Ram Chandra Mission

**OM TATSAT** 

( IV )

# Master at Madras on Return from Western Tour

Master was His very real Self on the outward tour of cities in Europe and the U.K. and during the very exacting three weeks within the U.S.A. Copenhagen on the way back was a fitting denouement and so established its position firmly in the estimation of Master as one of the front rank Centres of the Mission.

The end of His stay at Copenhagen found Master getting handicapped by the pangs of a gnawing abdominal pain. The old ulcer was beginning to assert itself, probably sensing that India was within the horizon. But Master was indefatigable and completed the programme in West Germany. The devotion craving and enormous love of the Italian Abhyasis could not be denied and Master found some compensation for His physical suffering in the attention and affection showered on Him. Nor could the insistence of the old friend in the duodenum be denied and appeacement was offered by cancelling the Bombay stay. Madras was the beneficiary and assembled in strength at the Meenambakkam airport on 3rd of Julyfour days ahead of the original schedule- to welcome Master returning to firm Indian soil after a near three month absence. Tears welled and overflowed in every eye but no one could decide whether it was joy at Master's wonderful work in the west and safe return, or whether it was shock and sorrow at His physical condition. Circulars had been issued requesting Mission members to abstain from attempting to see Master for a period of seven days so as to give Him the first opportunity in three months of taking full and well deserved rest and to recuperate lost health.

The intense desire of the Abhyasis of Madras to express their devotion to Master and to offer their homage to Him in collaboration with the discerning public of Madras city, found a responding cord in Master and, despite the vagaries of undependable physical health, Master agreed to a public reception, which was held in the Srinivasa Sastri Hall. Mylapore, Madras, at 6 P. M. on Saturday, 8 July 1972. Donations towards expenses of the function were voluntary and unusually liberal. The Hall was packed and overflowed into the veradahs, a considerable part of the assemblage consisting of non-Mission citizens of Madras The function commenced with the Swagath Geeth in Tamil sung as an Ashtaragamaalika by four lady members of the Mission which set all hearts throbbing. Sri Narayanaswami followed with a poetic offering composed by him in Tamil which he rendered with full heart and soul.

Sri Viraraghavan gave a short introductory talk outlining the main features of Sahaj Marg system of Yogic Meditation. The meeting Chairman Sri C. A. Rajagopalachari, acting for the Members of the Mission and the Public of Madras, garlanded Master, read Welcome Address (reproduced elsewhere in this issue) and offered it enclosed in a silver casket, to Master. In a talk lasting over an hour, he spoke of Master, the Mission, and incomparable work being done here and elsewhere, and in particular during the three months past, among our brothers and sisters of the Occident. Citation of instances from personal experience gave life and strength to the points made by him. Having invited the attention of the intellectual intelligensia of this prominent city, to the benefits—continuous, enormous and incomparable— offered without expectation of any recompense

by Master and the Mission, the speaker made a passionate appeal for one and all to come and partake of the immeasurable wealth thus laid open for them.

Sri P. Rajagopalachari, the General Secretary of the Mission who had been granted the extreme good fortune of accompanying Master on the entire tour, made a brief reference to the high lights of the tour which he did not have adequate time to elaborate. But enough was said to stimulate the appetite and incite the hearer to longingly look forward to and anticipate the pleasure of an avid perusal of the promised book narrating in detail the entire tour, profusely illustrated with photographs taken at the various places concerned. The conclusion was presented in the form of a lively Tamil talk by Sri T. Srinivasan which enabled the small non-English knowing section of the audience to gain some knowledge of Sahaj Marg Sadhana system.

A large section of the concourse rushed up to the dais and exhibited its anxiety for demonstration of the practicality claimed for the System. They were requested to contact the preceptors of the Mission, and addresses and phone numbers were furnished. Master's tiredness did not permit of immediate satisfaction being given to their demand. The public of Madras and the Abhyasis of the Centre had thus expressed their homage to Master in no uncertain terms.

The next evening found a full strength assembly of the Abhyasis of Madras Centre at the Ashram at 39, First Main Road, Raja Annamalaipuram, augmented to some extent by the irrepressible inflow of Abhyasis from nearby Centres in Tamil Nadu and Andhra Pradesh. The unique occasion was marked by very simple and inexpensive but none-the-less

beautiful decoration of the Ashram Prayer Hall, achieved through discriminated use of fragrant flower garlands which were eloquent expression of devoted hearts bubbling over in continuous homage.

Master was received in an atmosphere fully charged with the cumulative adoration of a couple of hundred devoted souls, to the mellifluous strains of 'Swagath Geeth' (Hindi) rendered soulfully by Saintly Sister Kasturiji Chaturvedi. Sri C. A. Rajagopalachari offered the floral tribute to Master and read out Master's special Message for the occasion (reproduced later in this issue). Sri P. Rajagopalachari proceeded to give the wrapt hearers, a detailed appreciation of the celerity with which the westerner takes to the System, of course only after a full and rigorous test, in startling contrast to the smug acceptance without question, followed by halting and halfhearted adherence to Master, the Mission and the System, which is so chracteristic of our own people. He ended with an exhortation for all to follow the West in this regard, even more than in the material sphere.

Blog was offered to Grand Master and distributed to all present and the function came to a close with everyone feeling a fullness in their being, not ordinarily experienced.

Madras Centre thus gave a very clear indication of its great love and devotion to Master.

-- C. A. R.



(X)

#### Shri Ram Chandra Mission

#### LIST OF OVERSEAS CENTRES AND PRECEPTORS

| Country       | Centre              | Preceptor                                                                                                       |
|---------------|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Australia  | Sydney              | Henri G. Astrinos                                                                                               |
| 2, Canada     | Alberta ·           | Christine Langstaff                                                                                             |
| 3. Denmark    | Copenhagen          | Bent Ruus  Jytte Gravesen  A. Lakshminarasimhan  Vibe Erstad                                                    |
|               | Greve Strand Viborg | Birthe Haugaard Elisabeth Haugaard Hans JØ Rgen Hvid                                                            |
| 4. Egypt      | Cairo               | Dina Joannides                                                                                                  |
| 5. France     | Nice                | Bertrand Jean — Marie Piquemal Jean-Michel                                                                      |
|               | Paris               | Irene De Marle De<br>Richleacoff<br>Pierre Faideau                                                              |
|               | Sanary              | Andre Poray                                                                                                     |
| 6. Germany    | Zarten              | Robert Koch Ruth Koch                                                                                           |
| 7. Italy      | Naples<br>Roma      | Irene Imperiali Antonietta Bernardi Correnti Luciana Suberni Dallatorre Paolo Passaquindici G. L. Saravanamuttu |
| 8. Madagascar | Tananarive          | Alexandre Rakotondrainibe                                                                                       |

9, United Kingdom London

Elidir Davies Vera Davies

10. United States of America

Corsicana (Taxas) S. Chiranjeevi East Lansing Charlotte O' Brien (Mich)

Lakewood (Ohio)Esther. M. Mills

Grace Kimball Spencer Kimball

Oak Land (N.J.) Joseph N. Annichiarico

Stonington(Con) Caroline S Miller
Troy (N.Y.) S.S.Ramakrishnan
Washington D.C Rajendra Pal Singh
Allentown Fred Weinstock

(Pensy)



#### SHRI RAMCHANDRA MISSION

SHRI LALAJI BIRTH CENTENARY CELEBRATIONS
COMMITTEE

No. IC/005

11-E, North Street, Sri Ram Nagar, Madras-600018, 9 August, 1972

Dear Brothers & Sisters.

You will be pleased to hear that Revered Master has decided that the main celebrations connected with the Birth Centenary of revered Lalaji Maharaj will be held at Madras for two days from Saturday the 24th February 1973, the main day being 25th February. The exact programme will be communicated in due course. He has also expressed a desire that this being a holy and unique occasion, every endeavour should be made to make the celebrations also fitting, at least so far as standards of celebrations by our Mission are concerned. It behoves us therefore to plan the celebrations on as grand a scale as possible consistent with the fact that

- (1) Our Mission is for spiritual evolution only,
- 2) Our Mission has no financial backing or resource,
- (3) Mission Centre at Madras has neither an Ashram nor facilities suited to the occasion.

  The man-power required to deal with the occasion can also do with suitable additions from elsewhere.

It has pleased revered Master to appoint a Committee to handle this matter to its successful end, consisting of the following:—

(XIII)

- (1) Shri C.A. Rajagopalachari, Chairman
- (2) Shri C. S. Ramakrishnan, Joint Secretary
- (3) Shri S. Narayanaswamy, Member
- (4) Shri P. Rajagopalachari, General Secretary of the Mission, and ex-officio Secretary to the Committee.

At its recent deliberations, the Committee found that a sum of one lakh rupees would be required to meet all expenses connected with these functions, a substantial portion of which will be spent on accommodation and messing arrangements for an expected 1,500 visiting abhyasis (Indian) plus about 150 from abroad. In a large metropolis like Madras, there are pressures on accommodation and supplies, not met with in smaller cities, and this makes it essential to make early and secure arrangements. Hence it is necessary to raise funds for all expenses from now on.

Three methods of mobilising finances have been approved by Master. These are:-

- (1) Donations
- (2) Advertisements in the Souvenir
- ( 3 ) Sale of books and the Souvenir

It is anticipated that approximately Rs. 60,000 should be collected through advertisements and Rs. 20,000 by way of donations. This will still leave a gap of Rs. 20,000 to be made up by sale of books and publications.

It is the earnest hope of the Committee that it will receive maximum co-operation from every Centre of the Mission and every abhyasi, both in the matter of securing advertisements for the Souvenir and in the matter of donations, the latter not being restricted to abhyasis alone. Master has placed great significance on this historic celebration and we, the members of the Mission, without a single exception should, contribute in every way to make the celebrations a sacred commemoration which will please the Master and satisfy Him in all that He expects to do in perpetuation of His Master's glorious memory. The committee fully expects that not a single abhyasi will refrain from making a donation on this occasion in as significant a figure as possible within his means. It is also essential that every one endeavours to secure an advertisement for the Souvenir. Forms in connection with advertisements will follow. Further copies can be sent on request. It is essential to obtain payment for advertisement charges in advance along with the order as far as possible, for the dual purpose of

- (1) making ready cash available for our expenses,
- (2) saving us the follow up and sometimes frustrating delays in securing payments after publication of souvenir.

Action should commence immediately and there should be no relaxation until the celebrations take place. Monies collected may be sent in the form of crossed cheques or crossed demand drafts, made payable to Shri Ram Chandra Mission" and sent from time to time without delay, either to the Chairman or to the General Secretary of the Mission at Madras. There is no objection for cash remittances or crossed postal orders in respect of small amounts.

With best wishes for Master's Blessings,

Yours in the service of Master.

C. A. Rajagopalachari

# Meditation on the form of the Guru

(English rendering of an extract from a Hindi letter written by Sri Ram Chandraji -- President of the Mission to an Abhyasi)

I have gone through your letter. If Swamiji comes into the mind, there is no harm. The thought of good persons must certainly come. Only I am left. Please consider me to be your servant who sweeps the house and removes and throws out all dirt. Please consider Swamiji as Master and me as servant. I have no hesitancy in rendering service to you and I always desire that the recompense for their service may always be paid to him. By doing so, I will be happy and my service will be noted down in Nature's ledger as done without any expectation of recompense. But I must write this point, that in any and every circumstance, you must retain your care for spiritual benefit.

I have written straightforward matter. Why 'matter' you may say 'a true rendering of my own condition'. The servant's thoughts are on service, the Master's on property over which he is master; where there is service, property is non-existent. Here is another point. Where there is service together with the thought of service, even there, Reality will not be available. Then where is Reality! Only there, where service is rendered but without impressions of service being formed.

But brother, have you ever seen such a person? I think, you might have. But in what guise? That is, you

might have seen him in the showy guise of a sadhu or in the guise of a householder. You may dicide this for your self. But if you ask me, then I put forward the lack of experience of my youth. It is this. As long as colorfulness (not in any bad sence) remained in my mind, I was searching for colorfulness in clothes and always went unsuccessful. Finally, I left it to Gcd and always my prayer was that without making any search, one should come to me who would be his own example or symbol. Finally God did it. It is possible that by then, the guise of colorfulness had vanished from my mind.

We have seen simplicity as well as peace, sometimes in persons. But the greater part of them were such that there was no hint of saint-hood in them. Even if any such persons came into view, this battered individual that is my self, was so roasted, turned and roasted, that I could hardly praise the greatness of such ancients -- for such purpose, I have no tongue. So I think no such person came into your view who satisfied your ideas, because, if you had got such a person, you would not have the mind to search for another.

Men certainly become available, who are likely to help us to be successful in our work. It is also possible, that even then, we do not take their help. The reason for this is that though we do go in search, we do not make ourselves deserving of such help. Now how do we make ourselves deserving? It is needless for me to write about this. You know it yourself. But each person knows in accordance with his wisdom.

First one must know to what state (condition, position or level) the person should belong, on whose form one can meditate. He alone is fit for this purpose, who has achieved 'Laya' in 'Brahm' and the difference between Master and Servant remains only for speaking, Any person who is of a lesser state is not worthy of his form being meditated upon. If we desire to begin meditation on the person merely by looking at his simplicity, in my opinion, Nur-Jahan is fit for this purpose. Once Jehangir gave two pigeons into Nur-Jehan's hands. Accidentally, one of them escaped from her hold and flew away. Jehangir asked her how the pigeon flew away. She released the other one and said, it flew away thus. Another example for utter simplicity and innocence can scarcely be found.

Meditation on a person who is in Laya with Brahm should be considered to be Amruth (Nectar). If such a person cannot be found, and meditation is done on the form of any other person, you can reach the level that such a person has achieved himself. If a person like Nur-Jehan be found and we offer our devotion to her simplicity, then brother, such things will devlop in you too. This is not the age of Jehangir when such matters can reach up to persons like Jehangir. If, by accident, our vision falls on a person of peace who is not separated from dirt, fear, restlessness (vikshep) and showiness, and we begin meditating on his form, these things will be formed in us too, and the poison will spread all over inside us.

So, it is best to try to achieve direct love for the Divine and if any one is found who can give us illumination, take his help, dive into our own waves and enjoy the fun.

#### THE CURU

By Sri Raghavendra Rao, Principal, Polytechnic, Raichur. (Mysore State)

Now-a-days many a fashionable Mahatma is preaching that no human being should be taken as the Guru, because God alone is the Real Guru and that no human being can be God. Having established the above postulate by his eloquence and other captivating means, he proceeds on to display his own "Super-human" powers in the form of magic or miracles, recitals or masterly expositions of religious texts, or other mass capturing means. Evidently he wants the people to look upon him as not a human being but as God and thus he establishes his right to be the Guru.

Some naive persons, especially those who are secretly suffering from the non-fulfilment of some unmentionable desires, fall for such Mahatmas. When some of them find some of their silly desires partially fulfilled in a short time after their contact with the 'Mahatma', they become the publicity men or the public relations men for the 'Mahatma', and start publicising about his great powers or about that 'Baba' being God. Such a 'Mahatma' 'or' 'Baba' prescribes the worship of some Devata or of the 'Baba' himself or the mechanical repetition of some sacred syllable or some form of intense imagination in the name of the practice of Yoga. What does actually happen to those who sincerely do those practices? Apparently, the God-Guru is not bothered about it and the poor disciple-devotee is just ignorant and feels happy if he becomes dull or half-witted because duliness of mind is

3.

mistaken to be peace, and half-witted-ness is mistaken to be mysticism-ridden-ness.

The real seeker of God, however, sees through the game of such 'Gurus' after some time and proceeds on in search of the Real Garu. The Guru's real function is to connect the disciple or the thinking process of the disciple with the highest condition which is already there in man. The disciple's tendencies of mind, which are normally quite haphazard and wayward, get an orientation towards the highest point of evolution of man, which can be condition, Godhood, perfectly balanced called the Divine state, the most superfine condition or the ultimate goal of human life, by the help of the capable Guru. If a Mahaima or a Baba claiming to possess super-human powers cannot or does not do this to the disciple, he is quite useless and worthless for the sincere seeker of God. Temporary suspension of the thinking faculties, production of the feelings of awe and surprise, or attracting the persons by tempting or enchanting their physical senses, cannot transmit the Divine impulse which has a permanent and superfine effect, into the heart of the true seeker.

In India, innumerable religious, quasi religious and philosophical schools, ranging from the rigid dualism to the absolute monism, from gross materialism to the metaphysical idealism and from realism to illusionism have confused the minds of laymen as well as of intellectuals. Therefore, it is very difficult for a sincere seeker to seek out the correct guide. Guru in India are generally cult-bound in the sense that while some of them declare themselves to be God, some others discourage any attempt on the part

of the seeker to evolve further on the postulate that every thing and every soul and God are all eternal and eternally different from one another. Those who declare themselves to be God frown upon their disciples if they too put forth a similar declaration, and, those Gurus who claim themselves and all else to be eternally different from God frown upon their disciples if they start worshipping any other better Guru or even God Himself as distinct from themselves. Therefore it is obvious that in the name of being cult-bound, the Gurus are really self-bound, claiming obedience and respect from disciples without helping them to evolve further into the finer states of being. In most of the cases such Gurus are ignorant of their own duties towards their disciples and in some cases, the gurus themselves are guided or led by their influential disciples for some worldly ends like the fulfilment of their own political, social or economic needs.

A person can rightly be considered as a Guru, a Mahatma, a Godly man or even God if he has attained or possesses certain degreeof Divine condition, or Divine quality. He should be quite unassuming should feel himself quite insignificant even as God is quite invisible. He must create in the heart of the seeker the feeling of love, the desire and capability to imitate him. and the conditions of purity and subtleness. He should be ever willing to render spiritual service to the sincere seeker and should always have the welfare of his disciples upper-most in his mind. The minimum level of evolution in a Guru, is that where his individual self has become so rarefied as to appear to be non-existent or to have become one with the universe. He does not put on any

external marks to show his own worth, but allows himself freely, to be closely examined by the true seeker. The heart of the seeker gives an unmistakable indication that he has come to the right person for spiritual guidance, In fact the heart "sees" its own reflection in the person of the Guru. Then the Indian maxim that "Guru is God" gets fulfilled, since God resides in the inner-most core of the human heart.

By coming under the training of such a worthy Guru, the seeker soon finds that many complexities in his heart are removed and that he has become comparatively free from many of his own inner bondages. His thinking gets illumined and he feels that a higher power of love and benevolence has taken charge of him. When the Guru exercises his will and transmits the Divine impulse into the seeker, the disciple feels that the Real life is given to him and after some time he is transformed to such an extent that he can be truly considered as a twice-born or "DWIJA". Thus the Guru paves the path of liberation for the disciple and sows the seed of Realisation of God or Self or the Ultimate in his heart.



#### I FIND MY TRUE MASTER

By Gajraj Singh (Fatehgarh)

The yearning sprang up to my soul

To determine Life's final goal.

Various methods flashed in mind,

Whereby Real'ty I could find.

Oft I took it to be in Scriptures

Or lying hid in religious raptures.

Sometimes I sought the learned counsel

To know by ways intellectual.

The more I tried to see it clear,

Or feel it inside me or near,

It all turned out to be mirage,

Which did nothing but discourage.

Attempts to see it through the brain

Were 'picking up needles with a crane'
When all my hopes in vain were gone,

I felt depressed and all alone.

(77)

Master's Grace descended then,

Lifted me up to His Lap Divine.

At the very first sitting a small off-shoot

In the core of my heart took very firm root.

It grew up to be a giant tree

Of spirituality, to make me free.

Here's TRANSMISSION so unique,

And the results are ever so quick,

That one so truly wonder--struck,

Stands agape with 'witched look

There begins true transformation

In life's all phases moderation.

Above all is Master's hand,

Taking us to the promised land,

Transcending barriers all

Till one we are with the Goal Itself.



( Ravi Varma, Tananarive )

We are already familiar with the manifestation energy in different forms e. g. gravitation, heat, light (including invisible infra-red. & ultra-violet rays & X-rays,) etc. and more recently, quasars & pulsars believed to emanate from nebulae many million light years away from our little earth. One idea awaiting formal scientific acceptance relates to "tachions" whose minium speed is stated to be that of light, the theoretically possible maximum speed of mass. Energy needs a medium for travel and manifestation and with all these observable phenomena reinforced by recent experience in the field of telecommunication, like those during moon landings and outer space probes, there seems to be enough justification to hope that the science of electricity can help us best in understanding the nature of this world. The concept of 'ether' occupying all space including what we call vacuum and various forms of a basic energy appearing as matter, light, consciousness, life etc. is obviously attractive and may provide a clue to many things.

Conversion of mass (matter) into energy and vice versa has already been formally accepted by science. This being so, it is not difficult to envisage thought (mind), intelligence, consciousness, etc. as different manifestations of one and the same base – let us call it energy in its purest form. Electromagnetic waves emanating from the brain are now easily registered on instruments and with increased sophistication of instruments, we may be able, in due course, to register

on man--made machines, what yet remains in the field of speculation to the common man. (These things are, to an extent, already clear to yogis and others with highly developed powers of observation). All these would tend to confirm what was realised and proclaimed in India thousands of years ago: namely, that, behind the wide variety of things and phenomena, there is a central basic unity which is the Reality. Luckily for us, our ancient teachers were kind enough to explain the precise ways for realising this truth. We are fortunate that even among us are some today, who have realised the unity of existence and what is more, are both competent and ready to assist anyone who is seriously interested in this great spiritual adventure.

Long before modern astrophysicists propounded the 'big bang' and other theories concerning the 'origin' of the world, our great mystics had glimpses into such matters during superconscious meditation. Readers are no doubt faimliar with what Sri Ram Chandraji ( President of the Shri Ram Chandra Mission, Shahjahanpur) has said regarding this matter in his books and discourses. Briefly said, everything was originally in a subtle, absolute state with all energy in latent form. Following a mild jerk, stir, or disturbance, energy started gushing out leading to motion, vibrations, collisions and a vast and complex series of operations with of course a spark of the original force in and behind everything. In course of time, as a result of continuous and complex collisions, distortions, etc. the subtle energy started getting 'condensed' into grosser forms but still with a little of the original pure energy at the core. What we

call inert matter, can be treated as representing these grosser forms with the pure energy in a state of latency or suspended animation. Since the imbalance caused by the original stir has to be set right by restoration to the original balanced state, everything now in gross form, will need to retrace the path and return to the 'original home'. This return journey is really what is intended to be indicated by the modern term 'evolution', though strictly speaking, it is "Spiritual Evolution"

How is the return journey arranged by Nature? We start with inert matter in which, as stated above, lies pure energy (one could call it consciousness) asleep so to say. Some of the first steps taken result in awakening the dormant energy as seen in the development of plant life and other rudimentary forms of life like amoeba. Guided and helped apparently by a sort of supper intelligence and as a result of complex actions and reactions over millions of years, we reach the stage of beings endowed with mental faculties and much later we come to the stage of beings equipped with intelligence and even other higher forms of consciousness. This evolution will have to continue till every thing reaches "the zero point" which would mean the absolute dissolution of everything "Pralaya" as seers and philosophers of ancient India call it, and reiterated by Sri Ram Chandra Ji.

Since one can easily observe so much order, symmetry and intelligent planning in this universe it is interesting to speculate how the process of evolution is arranged. It looks as though nature provides each being, from the sage to the amoeba, a built-in instrument which can be

operated and used both for existence at its normal level and for rising to at least one higher step in the evolutionary ladder. As evolution proceeds, increasingly refined instruments capable of operation at additional levels seem to be provided. Thus, in human beings, one can easily envisage the existence of an instrument capable of operation simultaneously in various phases, but all interconnected, and powered ultimately by the same energy source. These phases are largely autonomous but can be pursuaded to cooperate in the operation of the other phases too adding to the total efficiency. For the sake of convenience and clarity, let us demarcate the phases as follows:

- (a) Phase 'A': This looks after the functioning of the entire physical body including the production of energy (like a dynamo) needed for the operation at the higher phases. Thus the great importance of physical health.
- (b) Phase 'B': This looks after all mental and emotional operations. These are openings outwards with antennae (to use radio analogy) to send out thoughts as well as to receive messages either through the senses or even in the form of incoming thought waves. It is easy to conceive of thinking as an operation in which superfine eletromagnetic thought waves are created and diffused. Concentration would be a sort of beamed transmission of thought waves. It is obvious that all thinking involves expenditure of energy. When the mind becomes silent, the energy saved is available for

utilisation at the higher phases.

(c) Phase 'C' Onwards: These levels deal with intelligence and still higher forms of consciousness.

It is easy enough to observe that the higher phases of the apparatus cannot function with optimum efficiency unless all the available energy is conserved and its use minimised at the lower phases. The importance of controlling phase 'B' is too obvious to need elaboration. Concentration would of course help but would mean loss of energy even in trying to concentrate, as also in trying to keep out incoming thoughts. Meditation has, in this context, a great advantage, as relatively little energy is lost in the process there being only an occasional need to give a gentle nudge to keep consciousness in the right direction. In the higher phases, energy, is in a potent and subtle form, free from external or internal pressures and this would allow it to develop into its purest (natural) form atthe highest phase which is NIRVANA, REALISATION, merger with the SUPREME REALITY, without attributes, unconditioned. the great 'positive zero' state. These phases would roughly correspond to 'tamasic', 'rajasic' and 'sattvic' stages. At the level of consciousness of normal people, phase 'B' would be felt as having such a strategic location and importance. The proper operation of this phase is thus a matter which needs the closest attention. These phases also seem to correspond to transmission of energy through visible conductors (phase 'A'), wireless transmission (phase 'B') and other more subtle forms (phase 'C' onwards). Cryogenics (low temperature science) shows that as atoms tend to become

motionless at very low temperatures matter easily seeps through even the hardest barrier. It is conceivable that, similarly, at the highest spiritual phase, when all disturbances cease, the consciousness of the yogi tends to merge in the universal consciousness which is the 'SAMADHI' state.

In attempting to operate at the higher stages, the assistance and cooperation of the lower stages is absolutely necessary. The analogy of the water tap pressure in an upper storey depending on whether taps of the lower level are open or not, comes immediately to the mind. No stage can be ignored and the ideal is to have an integrated functioning so as to get the optimum efficiency. One unusually good source of help and hope is that from phase 'C' onwards assistance is available from one's Master (Guru) and may be from others too and - occasionally at least - even direct from God, i. e. the primordial energy, whose own entangled and distorted bits are seeking to discover their real identity. Superfine-mini-micro waves of great potency do certainly exist for such purposes which can be felt when our consciousness rises to the appropriate level.

One cannot but be struck by the awe-inspiring majesty and mystery of creation. With such powerful equipment born with us, is it not tragic that these great opportunities for rising to higher and even immortal dimensions are missed, primarily due to our ignorance and to a great extent to our indifference? In attending to the outer world, should the really more important inner world be neglected? Don't we want to transcend the limitations of the world of senses?

is it not fascinating to realise and practice a unitary conception of the niverse where there will be no fear or hatred or sorrow but there is full freedom, joy and love? It is up to each of us to answer and act.

March 1972.

سيز. ١

`; ¥



#### Nature In Sahaj Marg

( Prof. Suresh Clandra, Srinagar-Garkwal, U. P. )
"BE PLAIN AND SIMPLE TO BE IDENTICAL
WITH NATURE".

(Commentary on Ten Commandments.)

In Sahaj Marg System we often come across the word 'Nature'. Sahaj Marg is 'a natural way of God realisation'. I. The way of life under Sahai Marg is 'living in harmony with Nature,' 2 Our Grand Master Samarth Guru Mahatma Sri Ram Chandra ji maharaj, whose birth-centenary we are celebrating this year, was 'one with' Nature'. 3 "We think of one thing and one alone - the Superhuman nature. We call it either Guru (Master) or the object of concentration. 4 Our Babu ji His Holiness Sri Ram Chandra ii Maharai, calls the Grand Master 'Nature personified.' 5 Dr. K. C. Varadachari wrote that "there must be complete transformation of man's nature and he must be taken up for guidance by the Cosmic and Supracosmic Nature." 6 To master yourself means to master nature," 7 says our Babu ii and later writes -- "Nature now requires change" 8 'The Special Personality for it' continues Sri Babu ji Maharai 'is playing the part of Nature in true sense." 9 Anubhaya through vibrations is 'the reading of nature.' 10 At the time of creation motion resulted in the formation of forms and shapes in accordance with the will of Nature.' 11 Parallelism is 'the secret of Nature.' 12 "Man is Nature's instrument" says our babu ji, "the mind and Maya are the only two things upon which the entire working of Nature's machinery

rests. <sup>13</sup> 'Nature has its phenomena and laws-nothing is destroyed but it only transforms, "<sup>14</sup> and that 'every thing goes back to its source' <sup>15</sup> The secrets of Nature are confined within the heart of a yogi "<sup>16</sup> who by the exercise of power at seventh knot can effect "temporary suspension of a law of Nature.' <sup>17</sup> Simplicity is the very essence of Nature... the quintessence of the Ultimate', <sup>18</sup> This dealing of Nature... perfect harmony between things of our making and those of the Divine we have to copy and apply in our daily life". <sup>19</sup> "Living in harmony with Nature is the goal". <sup>20</sup> Finally our Master writes "my humble request to you, readers, is that you should try to reown the latent power which is the very quintessence of Nature taking up for the ideal the Simplicity of Nature". <sup>21</sup>

A new philosophical system expresses itself in the old terms but with new meanings. I hinted at it in my Translator's note to 'Towards Infinity.' 'Sahaj Marg' moreover, is not just an intellectual philosophy, or knowledge for the sake of knowledge. It is a practical approach to the problems of man. To express the thoughts that stand behind this vision of Reality, words are culled from every available source. Sahaj Marg does not start with 'reason' but with 'intuition'. <sup>22</sup> Sahaj Marg is less to be read and enjoyed more to be practised and felt.

Yet words have their importance as the symbols of thought. Unless we understand the symbols, we cannot fully follow their meaning. Hence thought which is the source of action, will remain covered in mist and will not give full impetus to the efforts of man. The shades of meaning of a

word differ on account of time and place. The Golden Age of Nature of the Age of the Noble Savage which the thinkers and writers in France and England popularised under the banner of Romanticism is in a way putting the clock of man's achievements back.

If this belief from Heaven be sent,

If such be Nature's holy plan.

Have I not reason to lament

What man has made of man.'

Here Wordsworth sparks off a contradiction between the advancement of modern life and the passive participation in the process of physical phenomena as the means of spiritual freedom. In our country, this 'life of nature' under guidance of some political leaders, became a Utopian escape from, advancing floods of Science and technology. This urge to return to primitiveness is 'an exercise in perversity.<sup>23</sup> This romantic Nature has no place in Sahaj Marg,

Neither does the philosophical 'Nature' of Samkhya have its equivalent in 'Nature' as used in Sahaj Marg philosophy. Though the inconscient Nature...... Prakriti....... of Samkhya is free from rise and fall which in one way corresponds with Nature's process in Sahaj Marg system, <sup>24</sup> yet 'Nature' in Sahaj Marg is not exactly as found in the Samkhyan tradition. Prakariti <sup>25</sup> is not an independent factor in Sahaj Marg but a product "of revolving motion round the Centre<sup>26</sup> Nature, the English version of Prakriti, has, nevertheless a will and as time for change and creation came, "motion got awakened and set things into action resulting in the formation of forms and shapes in accordance with the will

of Nature."<sup>27</sup> And the power of Nature descended in human form as Samarth Guru Mahatma Sri Ram Chandra ji Maharaj .....on Basant Panchami, February 2, 1873."<sup>28</sup>

Like the word 'God' 'Nature' has been freely used to represent various levels of creation and existence. Talking of Vairagya - detachment - Sri Babu ji writes - 'He (the abhyasi) finds himself absorbed in something of the most important nature, then naturally the unimportant things will have no effect on him'. 29

Here we find the word 'nature' used to suggest' inherent quality' or 'the intrinsic value' and 'naturally' suggests—by itself, automatically, without extra effort.' But when our Babuji says "The process of taking the Master as an object of concentration is no doubt, very efficacious but only when the Master is really one of the highest calibre, merged in the Infinite or transformed as Nature personititd. Nature' does not mean the same as in the above quoted sentence.

"Religion helps one to understand that there is something more in Nature for him to perceive.'31 A capacity is to be developed "to perceive Nature with.....inner eyes.32 The essence of spirituality is conformity with Nature.33

Let us see the characteristics of Nature. Mcderation, simplicity, truthfulness, purity, uniformity in dealings, contentment<sup>33</sup> are the essence of Nature.<sup>34</sup> It has 'latent power' which we should try to get back. It is continually connected to its Source – the Being.<sup>35</sup> Nature has power which descends in human form.<sup>36</sup> "A true Yogi at the highest stage of perfection is almost one with God, having a thorough command over nature."<sup>87</sup> "When we begin to love such a soul....

Nature's power then begins to run through us."38 "This is how we proceed naturally and with Nature's force."39 These powers of nature have their rise from the central region 40 Nature has 'eternal heat which proceeds from the origin.41 The primal state is of Tam, the second is when Tam is touched by Sat and "the third phase of manifestation relates to the material exposition of the objects of Nature."42 The bright and glaring object now is Maya<sup>43</sup> And "the mind and Maya are the only two things upon which the entire working of Nature's machinery rests."44 'Man is Nature's instrument,' he 'has to look to the proper regulation of Nature's machinery and to maintain right functioning of its parts''45 Thus nature's work can be accomplished only through the medium of some super human personality appearing in human form because he possesses mind-the required instrument for work. Such personality can remove the parallelity between the human and the divine through Pranahutitransmission of Yogic power and" every thing within Nature is then, in his knowledge and perception,"46 common man, Nature is a closed book-" What the Nature wants men to lead to is quite un-known to them because they have no access upto it. They do not even know that now the time has come for them to mend." 47 The powers of creation and destruction are both present in Nature, 48

"Nature now requires change"." To tell you the truth the personality who has come down for the change is the only person throughout the universe......He is playing the part of Nature in the true sense." And "Nature might have alloted it— (Mahakal Chakra—the wheel of the Supreme)

to some body for use"50 as Sudarshan Chakra was for Shri Krishna.

Besides will and Power, Nature has its own rules, laws or phenomena. "As a rule Nature wants to keep every thing pure and crystal clear just as it had originally come down in the beginning." According to the law of Nature, every thing tends to go back to its source. 52 The activity gone back to the Centre will revive again after some time. That is the phenomenon of Nature— 'nothing is destroyed but it only transforms.'53 "Nature has uniformity in its dealings which is a perfect harmony between things of our making and those of the Divine." 54 "Nature's dealings are manifested in diverse ways...Nature manifests herself in different colours. 55 Freedom may also be interpreted as Nature's state of contentment. 56 Though a yogi can bring about a temporary suspension of any law of nature, 57 yet we should avoid "every thing that is forbidden by the laws of Nature." 58.

The characteristics of Nature are described as those of Reality and Ultimate. Reality has 'simplicity, puriy and innocence'. "Simplicity is the very essence of Nature ... It promotes growth. It can be aptly described as the quintessence of the Ultimate." The thing got from Nature is very pure because its basis is purity. 60 discussing the oft—quoted phrase, 'God created man in his own image' our Babu ji wrote 'that a man possesses or is composed of, all the powers, forces and energy which are present in Nature in the same order.' 61 He also wrote "all the powers residing in the Absolute are present in man.62

But it would not mean that Nature stands equal to or synonimous with the Absolute. The simplicity of Nature is the reflection of that which existed in the Absolute. 63 Material aspect of Nature is that which comes into the human conception. This is the warp and woof which has been interwoven by Nature herself. 64 This is our starting point beyond which remains but That alone. 65 Reality is only a stage between religion and the destination. 66 Nature is not the Ultimate Reality, the Immaterial Absolute, the Non-entity - Zero - which is the base of Prakriti or universe. The powerful, manifest Nature is not the Bhuma-- 'a Substance-less substance and a forceless Force, 67

'The world is Nature's workshop,'68 says our Master. It receives power from the centre. The power has no awareness of various results produced by separate sets of machines run by it. There are supervisors and controllers like Vasu, Dhruvadhipati, Parshad and Mahaparshad. The real functionary is the 'man'. It is he who has to look to the proper regulation of Nature's machinery and to maintain right functioning of its parts. Human mind is Nature's instrument. The mind and Maya are the only two things upon which the entire working of Nature's machinery rests. In order to pass through various conditions and arrive at the Final Stage one has to develop a sense of service, devotion, love, sympathy and surrender. Prayer is very helpful because one can 'create ripples in the waves of Nature.'

1.8

On the other hand the human mind created a world of its own. Our Master has, in great detail, described how the tendencies implanted in man Promoted the growth of

the intricacies'. The grossness went on increasing which led to the development of further evils'. The Now the need is to discipline the mind, to gain mastery over the senses in order to feel Nature's work within your bound. The senses in order to feel Nature's work within your bound.

Master tells the method "One must go on reducing the activities, shaking off all the superfluities that have entered into his being, for the purpose of shattering his individual net-work and assuming the purest state one has finally to acquire. This can only be possible when he associates himself with one, who having shattered his own net work has had enough of swimming in the Infinite." When human limitations are gone, the expanse of self becomes unlimited, so much so, that the entire universe causes an echo in his heart. Everything within Nature is then in his knowledge and perception. To

Such a special personality has been at work for sometime. Nature has assigned to him the duty to effect a change in the world. Our Master has exposed the secret of Nature by explaining the real meaning of complete Divinisation of man. That is the way out of the present crisis of values of life. There must be complete transformation of man's nature and he must be taken up for guidance by the Cosmic and Supracosmic Nature. The Superhuman nature is the Guru – the Master., We concentrate upon Him. Nature's power then begins to run through us and we proceed naturally and with Nature's force. Thus we follow Sahaj Marg--- the natural way of God realisation. The secret of Nature is revealed only to him who is one with Nature. Our Grand Master in whole the power of Nature descended

in human form was 'one with Nature, 'He was an embodiment of Mcderation, toleration and devotion, devoid of egoism altogether.'80 "We should affect such a making of ourselves as to become the eynosure of His eye. This dealing of Nature we have to copy and apply in our daily life.<sup>81</sup> God is simple and the way to achieve Him should also be simple.<sup>82</sup> Devotion leads to supplication and supplication to purity. Purity brings forth simplicity — the quintessence of Nature. Now greater purity is effected through repentence and a vacuum is created. The uniformity of Nature diverts the flow of divinity towards it. Thus freedom from wrongs is achieved and we enjoy conformity with Nature's state of contentment.

This change in the individual will go side by side with the change in the universe. The civilization of tomorrow will rise from the ashes and bones of the present one. It would be founded upon spirituality which will be reflected through moderation, simplicity and purity. That will be the fulfilment of the will of Nature. That will be the real Age of Nature. It was to this effect that our Grand Master came to this world a hundred years ago and it is for the same purpose that the Special Personality is at work today. Let all of us rise as shining instruments of Nature. Let us effect the change—the Pralaya—and proceed back to our Source. Let Living reality be in us, in full implementation of the words of our Master.

"BE PLAIN AND SIMPLE TO BE IDENTICAL WITH NATURE."

#### References

- 1- The title of a pamphlet by Sri Laxmi Shanker.
- 2- Editorial by Dr. S.P. Srivastava; Sahaj Marg: March 1963
- 3. Efficacy of Rajyoga by Sri Ram Chandra; henceforth mentioned as Efficacy without mentioning the author.
- 4- Ibid 5- Ibid
- 6- Foreword to Commentary on Ten Commandments by D.: K. C. Varadachari
- 7- 8- 9- 10- Efficacy
- 11- Sahaj Marg Philosophy by Sri Ram Chandra
- 12-Ibid
- 13- Sri Ram Chandra: Nature's Workshop: Sahaj Marg Number 2, 1965.
- 14- A Peep into Sahaj Marg by Sri Ishwar Sahai, henceforth mentioned as A Peep.
- 15- Commentary on Ten Commandments by Sri Ram Chandra, henceforth mentioned as Commentary
- 16- Sri Karuna Shapker: Preface to the Commentary
- 17- Towards Infinity by Sri Ram Chandra, henceforth montioned as Infinity.
- 18- Commentary
- 19- Sentences from the Commentary are rearranged by me.
- 20- Dr. S.P. Srivastava's Editorial to Sahaj Marg January 1967 entitled In Harmony with Nature
  - 1- Commentary
- 22- Efficacy
- 23- Dr. S. P. Srivastava; In Harmony with Nature
- 24- Ibid
- 25- Sahaj Marg Philosophy

- 26- 27- Ibid
- 28- Efficacy
- 29- 30- Efficacy
- 31- 32-Commentary
- 33- Reality At Dawn by Sri Ram Chandra henceforth Reality
- 34- Ibid
- 35- Refer to Commentary
- 36- Dr. Srivastava In Harmony with Nature.
- 37- 38- 39- 40-Efficacy
- 41- 42- 43- Commentary
- 44- Nature's workshop
- 45- Ibid
- 46- Sahaj Marg Philosophy and Dr. Varadachari's Talks on Sahaj Marg Philosophy regarding Parallelism in Nature and its extinction.
- 47- Infinity
- 48- Ibid
- 49- Efficacy
- 50- Infinity
- 51- Commentary
- 52- Ibid
- 53- Sri Ishwar Sahai quotes Sri Ram Chandra in A Peep etc
- 54- 55- 56- Commentary
- 57- Infinity
- 58-59- Commentary
- 60- Ibid
- 61- Efficacy
- 62- Commentary
- 63- 64- 65- Ibid
- 66- Sahaj Marg Philosophy: The end of religion is the

beginning of spirituality, the end of spirituality is the beginning of reality and the end of reality is the real bliss. When that too is gone we have reached the destination.

- 67- Ibid
- 68- Nature's workshop
- 69- Reality
- 70- Nature's workshop
- ·71- 72- Commentary
- 73- Efficacy
- 74. Commentary
- 75- Sahaj Marg Philosophy
- 76- Sahai Marg Philosophy
- 77- Dr. Varadachari: Foreword to Commentary
- 78- Efficacy
- 79- Nature's Workshop
- 80- 81- Efficacy
- 82- Reality

# A New Order In The Field Of Spirituality

B

G. Vijaya Rangachary., M. Sc. LL. B.

Thursday, 20th April 1972, marks a significant day in the history of Spirituality, as on that day, the Great Message of Yogic Transmission or Pranahuti left the shores of India to go over to several countries in Europe and to the United States of America. Ten days from this flight, comes the seventy fourth Birth Anniversary of our Divine Master, His Holiness Mahatma Ram Chandraji Maharaj of Shahjahanpur, (U.P.) He, the Founder-President of Shri Ram Chandra Mission, is the august bearer of this Message of Hope to the aspirants for God Realisation in the continents of Renaissance and Revolution. The occasion is aptly enriched by the happy coincidence of its being also the Birth Centenary Year of the Grand Master of Fatehgarh (U.P) lovingly known to devotees all over as "Lalaji." This prodigy of Nature has gifted to groping mankind the rare process of Yogic Transmission or Pranahuti, which He has dug out from the Pre-epic Spiritual treasure and moulded it to suit modern times. Sahai Marg or the natural path of God Realisation is the fine outcome of Lalaji's labour of Love. Shri Ram Chandra Mission has been propagating this System since 1945. The triple auspices, thus, of the occasion asks for an appreciation of the unique path of Sahaj Marg which, through a silver jubilee of Yeoman Spiritual service, has well bid fair to be ranked as the finest of the paths to perfection.

٨

( 99 )

#### Marks Of A New Order

To make the grade as a new order, the System of sadhana must conform to the spirit of the times, which is overwhelmed with material giantism, technological glamour and ideological finesse. These have evidently no patience with theocratic or philosophical gradualism. The demand is for speed and dynamism and a certainty of conveyance. What cannot deliver the goods is cast away as mere unattainable 'Utopia.' The nuclear and genetic ventures make small fry of outworn methods of ceremonial piety and formal observances. They demand a sort of Spiritual adventure, what had indeed held the shield way back five thousand years ago.

#### Values Versus Facts

It has taken centuries of patient fumbling and much heroic effort to learn that life in oneself and in others is sacred. Rather than wade through a world of facts with the tedium it involves, the generation needs to be trained in the ideals and values of the sacredness and supremacy of spiritual life. They have to recapture the lost sense of brother-hood of mankind and love of God. Sahaj Marg has such richness to offer and Master has undertaken a long and strenuous journey over continents to offer the glories of self-culture to a people educated largely to the gains of science and glamours of technology.

#### Sahaj Marg Fulfils

Sahaj Marg is unique in satisfying the desiderata expressed. It is solicitous too to the needs and compulsions of an egalitarian society. Its main feature is that the 'domestic' and the

'Divine', the 'secular' and the 'sacred' should go hand in hand equally resplendent. The subtlety of its Modus Operandi has edge over all the other methods, concepts and practices, It is a pure, sure and divine way to God with no off-the-cuff penultimates as the intermediate prize. Sahai Marg does not induce any conditions of the euphoric, psychic or para-psychic kind. Its experiences therefore, are not traumatic, ecstatic or somatic. It is. however, a de-tensioner par excellence, so that the internal strains and stresses of modern life are not felt and the system is eased of ideological obsessions and idle fears. Hedonistic pleasure is the main motivation for the consumption of cannabis drugs and so a turn for better aspiration is demanded from every responsible quarter. Sahai Marg offers the best panacea against the growing tendency among the younger generation. specially those in the Universities, to take to LSD, and similar types of narcotic sedatives as a matter of fashion. While it has nothing to do with the quick relief, say, of the type induced by Marijuana, its sadhana of meditation under the aegis of pranahuti produces almost at once a state of ethereal calmness peace and plainness which are far more lasting and gripping while also leading the practicant, in due course of time, to the Summum Bonum of life which has been the cry, the sigh and the song of mankind from the very beginning of Self Inquiry.

#### Characterizing Excellence

Unlike other systems, Sahaj Marg places no bar for admittance to its Portals. Neither caste nor creed, religion nor race, custom nor community, sex nor status, stand in its way. Its only requirement is a longing for God and a strong will

to achieve complete oneness with Him in the present span of life. To such aspirants, Master holds out assurance of a rare kind, never met in the annals of spirituality so far. His words are. "It is absurd to think even for a moment, that we are in any way too weak or deficient to acquire the highest state of perfection ever attained so far even by the greatest sages of the past". Sahai Marg considers 'liberation' as the lowest rung of the spiritual ladder and reminds the aspirant at every step that it is 'Mukti' which is the magic word of Upanishad; and not 'Aiswarya' as commonly taught and sought. The many forms of worship of deities is for 'Sampada' concretised to mean prosperity and plenty. The way of Sahaj Marg does not lead towards such goals and this indeed is its characterising excellence. It achieves for the aspirant the summum bonum in one life because of the auspices of Pranahuti, which is a vogic attainment of high order by which a yogi infuses, by his own will force, the yogic energy or Godly Effulgence into the aspirant and removes, things unwanted in him or detrimental to his spiritual progress. Master is emphatic that access to higher spiritual stages is impossible without the aid of this power which can be exercised not only on those assembled around him but also on those who are far away from him.

#### Round The Clock Service

Sahaj Marg offers continuous spirtual service. The Mission has preceptors stationed in each of the sixty odd training centres, here and abread, They impart training throughout the year under the authority and direction of Master. The aspirant's future is safe in Master's hands. He is not

simply initiated and left to fend for himself. He is cared for throughout by being given individual sittings by the preceptor which are apart from the usual Sunday Satsangs at each training centre.



# What The Master Has Bestowed On Me

by--A. RAGHUNATHAN, TRICHY-3.

Oh Master! Thou hast fixed the goal for me
The goal, which was dim and hazzy before
Is now shining and glittering like gold
And is ever dazzling before my inner eye
"Complete oneness with God" or "Nothingness"

Oh Master! Thou hast shown me the way
The way, which was rough and hard before
Is now made smooth and clear
To tread on, till the end is reached
"Natural Path" or "Sahaj Marg"

¢.

Oh Master! Thou hast given me the will
The will, which was shaky and wavering before
Is now made firm and strong
To reach the goal in this life itself
"A strong Will" and a "determined heart"

Oh Master! Thou hast bestowed me the ingredients
The ingredients, that were wanting and lacking before
Are now made full to the brim of my heart
To have a test of that nector of life
They are "the Love, Faith and Confidence.

Oh Master! Thou hast given us a system A system, that was in days of yore Is now remodelled and reintroduced To suit the needs of the modern world "Pranahuthi" or "Power Transmission."

Oh Master! Thou hast showered a power
The Power, that was lying dormant in me before
Is now sprouting and springing out
To join its source, thy supreme force
"Power that brings out the power within"

Oh Master! Thou hast taught me a lesson

My mind, that was wandering around before

Is now made fixed in the Holy Being

When all are asleep I keep awake

In "Constant Remembrance" or "Blissful solitude"

Oh Master! How can I ever repay

Even a part of my debt to thy gracious self

Except surrender SELF at thy Lotus Feet

My only request to you my Master
"Kundly take me to thy bosom"

#### My Master

He is the most wonderful person in the world. His eyes tell more than any can say. His bald head with broad torehead and long sharp nose adds to the grace of his personality. And the finely trimmed grey and black beard completes the remarkable face. It is exciting to see his facial gesticulations and the movement of his hands and fingers when he converses with you. The smile from his lips haunts you and you feel some power passing through your heart and body when you sit with him. This is the Master whom I love.

The most outstanding quality of the Master is his love for you. You meet him and he immediately becomes like a father or a brother to you. He does not ask for your name or anything else. He just belongs to you. And then you feel him in you. You close your eyes and you fall into a pleasant meditation, so peaceful, so far away from this world, earth, or any place. You just think of him and immediately you start your journey.

He seems to be so intelligent-he knows everything. He is so soft; nothing seems to irritate him. He looks so small and simple; for a moment you think he cannot be a Master personality.

When you go to him he attends to many of your comforts unassumingly, unnoticed. He knows what you like. Now, you find him thinking, now reading, now talking, now smiling and happy like a child. Suddenly you see him taking care of other things, which you realise much later you should have done. He collects bits of torn paper from the floor and puts them in the waste paper for future use.

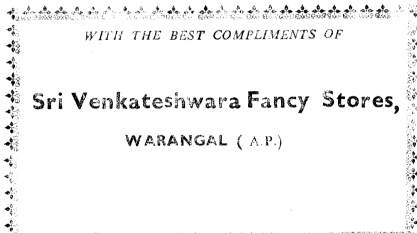
It is no wonder he can attend to hundreds of things even when hundreds of people come to meet him. Such is the Master I have known and seen - the most wooderful and remarkable person I have ever seen.

Dear Editor, SAHAJ MARG,

15 May 72

The paper above on Master, was the subject matter of an essay. I gave to my school vesterday. It was in response to a question on "the most remarkable man I have ever met." Now I send this to you for publication in the Sahaj Marg Journal. Thanks and with best wishes.

Miss Laxmi, Copenhagen.



#### Sri Venkateshwara Fancy Stores, WARANGAL (A.P.)





#### Shri Ram Chandra Mission

Centenary Celebrations of Beloved Lalaii at Nagarjunasagar 7th-9th April 1972 By

Ramiah Meda, Hyderabad

Nagarjunasagar-- the very name conjures up in us. historic events. During the 3rd century A. D. the surrounding area enjoyed glory and fame under a renowned philosopher Acharya Nagarjuna who had established a University based on Buddhistic culture. Even today the relics of the Nagarjuna Era are preserved in the island museum on the Nagarjunakonda, within the Nagarjunasagar reservoir. They have now gained great importance as a tourist centre.

Seventeen centuries rolled on. River Krishna has been making its way to the seas meandering through the mountains and valleys of the area. History has been made again during the last decade of this century when the tallest masonry dam of the world came up in the area for harnessing the waters of the Krishna for irrigation. When the reservoir is full with a water-spread of 110 sq. miles, it is a lovely and thrilling sight indeed.

History has been made and remade in this area. But the history of the relies of the tallest masonry dam and of the water -spread will pale into insignificance when succeeding generations touch on the spiritual history of the place made during the last 12 months.

Time was ripe. Spiritual eagerness started gathering around.

(109)

As a result of continued submission to beloved Master by Mr. D. S. K. Subrahmanya Sastry, a centre of our Mission came up under his preceptorship in 1971. It may rightly be called the youngest of our spiritual centres and the first in the series to celebrate centenary celebrations of the Adiguru of our Mission Samarth Guru Shri Ram Chandraji Maharaj of Fatehgarh.

7th-9th April 1972 witnessed these celebrations with the elite of the area attending the functions. Preceptors and abhyasis turned up from different places to bask themselves in the spiritual currents that originated from Samartha Guru Shri Ram Chandra ji Maharaj of Fatehgarh and transmitted by beloved Babuji through revered preceptors Br. Raghavendra Rao of Raichur and Br. Kumaraswamy of Hyderabad.

auditorium, the lodgings provided preceptors 'and abhyasis, Br. Sastry's house and the surroundings became a veritable island-- an island of spirituality. The entire atmosphere viz the get-togethers, the public meetings, the group meditations all together may be likened to a steamship of spirituality launched into the ocean of materialism with the able stewardship of Br. Raghavendra Rao at the helm. In the time scale of those individuals who attended, these 60 and odd hours were a meagre span and yet it was a morale booster for doubting. Thomases that the spiritual journey under the overall supervision of the is certainly Beloved Master an easy journey and for those convinced of the system of Sahaj Marg to

speed up and stare into the vastness of the spiritual ocean for the shores with their necks craned.

On 9th Noon a visit to Nagarjunakonda was arranged. There were a number of collections of art and sculpture relating to Nagarjuna period.

On the 7th evening at the public meeting in the auditorium Sri M. S. Krishna, Supdg, Engineer presided.

Brother Kumara Swamy in the course of his address observed that Samartha Guru Shri Ram Chandraji Maharaj of Fatehgarh is a great saint of the recent times who reintroduced a way of life. He revived the system of spiritual training suitable for the modern times and conditions,

He went on to say that Avatars take birth when things go wrong and bad elements start dominating. Rama and Krishna appeared in the world when Nature needed the 1 clp of Gcd. Today a person of that type and calibre was found necessary and hence sufficient energy is released through Lalaji. Problems of tensions, dislocation in human affairs, state of fear and such other things demanded the birth of a special personality to provide a new way of life for humanity. That is how there has been a need for the birth of Samarth Guru shri Ram Chandraji Maharaj of Fatehgarh whose centenary we are celebrating today.

He further said that Sri Kirshna exercised his will and transformed one Arjuna. Later on, in the recent past Sri Rama Krishna Paramahamsa transformed Sri Vivekananda. They have transformed, no doubt, a few persons. The case of shri Ram Chandraji Maharaj of Shahjahanpur, the chosen representative and successor of Beloved Lala ji, is

different. Transformation may be slow or quick. All that depends on faith and sincerity of the abhyasis but transformation is certain under Beloved Babuji's guidance through his power of Pranahuti.

He narrated further that people are made preceptors by Beloved Babu ji. A preceptor is one who is purified and raised to a high spiritual level, pure enough to become an instrument of God and for the work of Nature. Within a few years of time we find there are hundreds of preceptors. Was there a man available for humanity? He appealed to the audience to make the best use of the opportunity offered through Sahaj Marg.

Brother Ram Chandra Reddy of Cuddapah speaking next said that Beloved Babuji often observes that without Lalaji's mercy He cannot do even a bit of work. This speaks volumes for the value of surrender and identity of Master in Lalaji.

On 8th evening at the same auditorium another public meeting was arranged under the Presidentship of shri K.V. Krishnamacharyulu, Principal of the local College. In his presidential remarks he observed that man has to travel to the highest spiritual level and that has been the aspiration of human beings. However, there are people given to lower pursuits also, but those, who are fortunate as a result of good deeds of past lives, alone could think of God.

Addressing the gathering later Pujya Raghavendra Rao said that ours is a country of Rishis and Yogis, Vedas and Upanishads. The vidya of realisation of Unique nature however disappeared. We call ourselves descendents of Vashistha or Viswamitra but their spiritual approaches have been once

for all forgotten. Modern times with Western impact made us to deviate from our 'Swadharma'. We also can become like yogis inspite of the worries of the family and things around us. We need not get discouraged. Sahaj Marg is the answer.

Our Revered Babuji who has also achieved a similar state is ready to take us on the path and so it is possible for you and me to achieve the same with His guidance. By Pranahuti the Master helps the abhyasi to receive the Divine grace into his heart, and that is how the transformation takes place slowly but steadily. Sahaj Marg is the method for all the genuine craving souls. He exhorted the people to get benefitted to the utmost.

Br. Sastry speaking next made a passionate appeal to attempt and to be benefitted when the services of a right guide are available. The meeting came to a close with a vote of thanks from Br. Sastry.

On 9th morning in an informal way one of our senior abhyasis Mr. Narayana Murthy spoke humorously depicting the condition of the abhyasis. He even compared the people to the rusty and greased vessels in a latrine which normally need a lot, of cleaning and polishing. He further said that if a man slips from the human level he develops in him animal tendencies. If he can elevate his thinking he will rise up to divine levels. Most of us have been trying to consume Divine grace for obtaining bus seats and sugar cards and not for Reality as such. In fact, we don't have the right capacity also. It was a homely truth when he said that the spiritual gatherings of this type would help to contribute for the progress of the individual abhyasis. He appealed

to all the abhyasis to attend as many such spiritual gatherings as possible.

Last but not least. Mr. Murthy complimented Br. Sastry for the very good food arrangements. Every drop of water, every sip of coffee and tea and every morsel of food, he said, was certainly spiritualised.

Mrs. Sastry brought out wonderful poems and lyrics from her pen. Sri Sastry's eldest daughter and others sang them to the delight of the audience. The burden of one of the songs is still ringing in my ears which says "Let my heart sing in praise of THEE in tune with 100 crore veen as (Satakoti Veenas)."

Br. Sastry and his band of dedicated abhyasis of Nagarjuna sagar deserve all compliments for organising in such a commendable way, the centenary celebrations of Lalaji.



WITH BEST COMPLIMENTS FROM

### The Bharat Granites (Pvt) Ltd.

1815/1. Vinayak Buildings,

ميارو فياد ويد ويدو المراقعين عالم عالم عالم عالم عالم عالم المراقعين المراقعين المراقعين المراقعين المراقعين ا المراقعين المراقعين

Sampige Road Malleswaram,

BANGALORE-3

Leading Exporters of Indian Granites.

## SHRI LALAJI'S BIRTH CENTENARY CELEBRATION & 74th BIRTHDAY OF SHRI BABUJI AT RAICHUR (Sri S. G. Sheorey, Raichur)

About three hundred abhyasis from many of our Centres in the South had a veritable spiritual feast at Raichur on April 29 and 30. The occasion was the birthday centenary of our Grand Master Samarth Guru shri Ram Chandra ji Maharaj of Fatehgarh on April 29 followed by the celebration of 74th birthday of our Master Param Pujya Babu ji on April 30.

Those abhyasis who had the good fortune to participate in the Satsang found their spiritual lives enriched thereby. Apart from satsangis from the neighbouring centres of Karnatak region, abhyasis also came from other centres like Hyderabad, Sholapur, Bangalore Cuddapah and Chittoor to take part in the two-day celebrations. Our brothers and sisters stayed together under one roof for two days and enjoyed the benefit of round the clock transmission direct from Grand Master.

By the morning of April 29 most of the out-station abhyasis had arrived. The birthday centenary function was held in the evening at the Yogashram. After welcome and introductory remarks by shri Raghavendra Rao, our revered preceptor of Raichur, Shri Srinivas Rao Kusimpurkar of Bidar spoke in Hindi about the life and teachings of our Grand Master and his gift of Yogic transmission to the tortured mankind of today. He was followed by shri Ramaiah Meda of Hyderabad in English.

Shri N. Kumaraswamy, senior and respected Preceptor of the Mission from Hyderabad, who presided over the two day celebrations, released "Sahaj Marg Darshan" Sri T. Srikantayya's Kannada Translation of Master's Sahaj Marg

Philosophy. Earlier Shri Srikantayya, Principal of Women's College, Raichur, speaking in Kannada, introduced the satient features of the book to the audience. With the President's remarks and vote of thanks proposed by Shri D. R. Vithal Rao of Raichur the first day's celebrations came to a close.

April 30, the 74th birthday of our Master: After the morning satsang conducted by shri Raghavendra Rao the congregation prayed for the long life and lealth of Shri Babuji and for crowning glory for his mission abroad to spread Sahai Marg there. A special half hour prayer was held in the evening after the conclusion of the function. Shri Joga Rao of Hyderabad spoke in English on the life and mission of Master and how Sahaj Marg, as a way of life, promised to be a panacea for the ills of modern men and a special help to the frustrated youth gone astray in search of pseudo- peace from L.S.D., and other drugs, Shri Siddalingayya Swamy of Hiremath, Belur, in a Kannada speech punctuated with his characteristic humour, succinetly brought out how socalled Gurus, Sadhus, Mahatmas and Mathadhipatis were exploiting credulous humanity in the name of religion and spirituality.

Shri Raghavendra Rao in his introductory remarks and Shri N. Kumaraswami in his concluding speech impressed upon the abhyasis the significance of the great occasion for their own spiritual elevation.

Raicher satsang can be considered as memorable in the lives of our abhyasis for more than one reason. The fairly large gathering and the spiritual atmosphere pervading the occasion reminded one of Basant celebrations held at our headquarters at Shahajahanpur.

For all 24 hours of each of the two days, abhyasis lived under a continual shower of Grace. It was an experience par excellence in Constant Rememberance. Abhyasis were oblivious of their wordly surroundings. What might have proved to be major irritants in a different set-up hardly seemed to matter. In the arrangements nothing was found wanting, no inconvenience was felt and no special facility craved for. Even the socialed scorching heat of the cruel summer had no disturbing impact on the mind of the satsangis. All around was nothing but good because all were absorbed in the thought of Master.

The accent at Raichur was not so much on the morning and evening meditation as a daily ritual, but on meditation as a constant way of life for the Sahaj Marg abhyasi During the morning satsang on April 29 shri Kumaraswamy laid special emphasis on this aspect of sadhana. The abhyasis\*-job, he said, was not done with meditating at fixed hours as a part of daily routine. The sheet anchor of our entire sadhana was to be in continuous link with Master through thought. The same point was also emphasised by our other preceptors during the group discussions with the abhyasis.

At such specially organised spiritual congregations, one helped to experience in the core of the heart that Eternal Presence, and the special flow of Master's Grace. One realises in all poignancy the truth of our Commandments, one eats, sleeps, lives and has his being in nothing but Divine thought. By the Grace of our Supreme Master and the unifying bond of his love we are brought face to face with the brotherhood of man which continues to be an unattainable utopia for politicians and other world leaders. Sahaj Marg congregations are thus unique.

# Five Days with Revered Babuji Maharaj in Copenhagen

( A. Lakshminarasimhan, Copenhagen )

I wish to share my happiness with all associates in the world by narrating our dear Rev. Babuii Maharai's stay with us in Copenhagen. The enthusiasm and expectancy which all of us here were filled with, many months and days earlier to 10th May 72, the date of our dear Master's arrival here. transformed into sheer happiness when we received Him at the airport. The next four and a half days after Rev. Master's arrival, we had no other thought but Master round the clock. Rev. Master captured the heart of all on the first day itself when He sat among the abhyasis in the fine sunshine outside the house after satsangh and poured out His witty replies to questions or His own self drawn remarks a feast of razor-sharp wit and humour. His humorous remarks drew the audience into hearty laughter in which He himself joined with His characteristic laughter. After this first experience, the abhyasis and visitors soon started to gather around Him within or without the house, as soon as the group meditations were over. One such occasion was during the interview with the Copenhagen Radio reporter, who tape-recorded Master's and Sri P. Rajagopalachari's answers to questions, for a future Radio Programme. There is no gainsaying the fact that Rev. Master had chosen the best of abhyasis to go with Him on this momentous world tour. That is Sri P, Rajgopalachari, who was second to none in wit, humour, and masterly exposition of Sahaj Marg Philosophy and other philosophies also.

. ( 119 )

1.3

On the spiritual side, every abhyasi felt what had been done by Rev. Master for each one of them. Even many of the newly initiated abhyasis felt so. On 13th May 72, a public meeting was held in the Arts Academy of Copenhagen, in the august presence of Rev. Master. Sri P. Rajagopalachari was the main speaker and delivered one of his best speeches on Sahaj Marg. There was a record presence of 280 people, the hall overflowing with them. The talks by Sri P. Rajagopalachari, the other preceptors and two abhyasis lasted one hour and 15 minutes, after which Rev. Master gave 'sitting' for nearly twothirds' of the audience. All people, particularly the regular abhyasis felt the powerful transmission and were overjoyed for the flowing Grace.

The next day saw many new people eager to be initiated and get Rev. Master's Grace. A few felt the fruits of Rev. Master's method even in the first two "sittings". All the time, abhyasis were eager to sit around Rev. Master to hear His words of wisdom,

Two preceptors were made, one for Copenhagen and the other for Jutland the biggest of the Danish Islands. The recipient of such Grace from Jutland wept with gratitude for the affection and love, Rev. Master bore for him, though he had never seen Him before.

And then the temporary parting came for Copenhagen on 15 May and London was eagerly looking out from the West to the sunshine of the Rev. Master and His cool Grace. All without exception already were missing the Master and one was saying to other, 'we want the Rev. Master again in our midst! Amen.

Prostrations to Thee. O! Master, and Glory be to the Thee.

### Nine Days with Sri Babuji Maharaj

in Copenhagen in June 1972

(A. Lakshminarasimhan, Copenhagen)

After an interval of one month, Divine Grace descended again into Copenhagen on 12th June 1972, in the form of Rev. Shri Babuji Maharaj returning from his momentous tour of U. K. and the U. S. A: The Prince Charming came, saw and conquered the hearts of abhyasis, including scores of new ones. The familiar routine was seen againdisciples trying to gather around Master to enjoy the nearness. His talks and His hearty laughter, Everybody was full of happiness and bliss. Many and varied were the experiences of disciples. Two events were of significance. In the group sitting one day Master called me to Him after Satsang and asked how the sitting was. I told Him that my Bhakti (devotion) suddenly increased during the sitting. In the ecstasy my mind composed a song in His praise and I wanted to sing it aloud at the end of satsang. Master said Yes. I just increased your devotion and a touch of it is this!

Just before giving a sitting to abhyasis in His room, Master suddenly referred to His earlier statement and clarified a part of it. Later, it was found to be the answer for a question of one of the abhyasis who was greatly debating the correctness of Master's statement. Neither the said abhyasi nor any others had told Master anything about the doubt. This event brought new conviction to that abhyasi. Many similar incidents took place and helped building awareness of many old and new abhyasis, both regarding the method and regarding Master.

Everybody felt that one had the best summer vacation ever enjoyed in Copenhagen.

### अंधेर नगरी.

( सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी, मोदी नगर, उत्तर प्रदेश )

केवल भावनाओं में बहुता हुआ मानव सिंधु पार नहीं घर सकता। माविक विचार मग्न है। सिंधु पार करने के लिये चाहिये शक्ति हढ़ता एवं बुद्धि। बुद्धि से परे तो होगा मानव इस पार या उस पार। बुद्धि की नाव में बृद्धता एवं शक्ति की पतवार पुनः •उसके ऊपर भावना का पाल लिए नाविक एक नहीं असंख्य समुद्रों से पार पहुंच सकता है। किन्तु! किन्तु बया सोच रहे हो नाविक? प्रेम की शीतल बयार सर्वैव अनुकूल ही रहेगी। दिन विदा होने को था। सूर्य भगवान अस्ताचल पर पहुँच कर विश्वाम लेने लगे थे। संख्या की लालिमा ने दिशाओं के साथ की झा करते हुये तरु पल्लवों एवं पथ्वी को भी अपनी छित्व से अनुरंजित कर दिया था। सरिता का निर्मल प्रवाह सिन्दूरी हो जुका था। ऐने ही समय में विचारमग्न बेचारा नाविक सरिता के तट पर एक बड़े से ढेक पर जल में पर डाले बैठा। सरिता का निर्मल जल पुन मित्र के पैरों का चुम्बन कर लेता था पर तु मित्र तो मानों अचेतप्राय था।

कौन सा प्रश्न, कौन सी समस्या इधर तुम्हे ग्रयने में उलक्षाये रहती है । तुम ग्रनमने ने रहते हों सुन्ति नहीं हो पति । बोलो न नः विक क्या मैं तुम्हारी कोई सहायता नहीं कर सकती हूँ । मधुर रव से नाविक मानों स्वप्न से चींक उठा । क्या है ज्ञानू की माँ, क्या भोजन करने चलूं । नहीं ! नाविक तुम मुक्ते भुनावे में मत डालो । मैं देखती हूँ कि प्रातः का जीतल समीर, उषा कीश्रक्तगाई, ज्ञानू की भोली की तोतली बाते तुम्हें भुलावा नहीं दे थानी, तुम्हारी मानसिक धूथा को ज्ञान्त नहीं कर पातीं । शरद की शुश्र धवल ज्योतस्ना, सिन्ता के निर्मल प्रवाह की जीतलता भी तुम्हारे मन को स्पर्ण तक नहीं कर पाती । क्या कारण है नाविक, बता दो न । मैं तुम्हारे प्रथ में काँटा कदापि न बनूंगी, भय न करो ग्रयवा क्या मेरी इिंट ही घोला खा रही है, साफ २ बता दो न !

ऐसी कोई बात तहीं है ज्ञानू की माँ जिसे तुमसे छिपाने की ग्रावक्यकता मुफ़े हो। तुम्हारी दृष्टि घोला नहीं लारही है बल्कि यह प्रेम का वह प्रतीक है जो दूघ का दूघ ग्रीर पानी का पानी ग्रलग कर देता है। इधर कई दिनों से मुफ़े एक प्रश्न चैन नहीं लेने देता, वह यह है कि तुम तो जानती हो हो कि ग्राजकल गाँवों तथा शहरों में भी विडारों का दल मनुष्यों को एक क्षरण भी चैन से नहीं बैटने देता । खुले बाजार लूट होती है परन्तू इसका कोई उपाय नहीं किया जा सकता है। परिश्रान्त मानवों को क्या चैन की साँस नहीं दिलाई जा सकती । पिडारों से मानों ठगोंसे है-काम, क्रोध, लोभ, मोह, ग्रमिमान, ईव्या, द्वैष, दम्भ, पाखण्ड इत्यादि कहते हैं सात समृद्र के पार सब ग्रच्छा ही ग्रच्छा है, तो क्या इन्हें वहाँ नहीं पहुँचाया जा सकता ? किन्तु ? किन्तु वया नाविक सुना है समुद्र में नावें नर्ी चलाई जा सकती। किसी में इतनी शक्तिही नहीं रही को उसमें नाव को ले कर पार लगा सके। फिर क्या हो सकता है ? बोलो तुम्हीं कुछ बताओं क्या करूं। ज्ञानुकी माँके ग्रांखों से भर २ ग्रश्चिमर रहे थे जिस से उसका दैदीप्य मुख भीग गया था। भला वर्धो इतने परिश्रान्त हो तुम ! ग्रीर किसी को भी तो इतनो चिन्ता नहीं है। यद्यपि दिन भर पिंडारों की संख्या में न्युनता के बजाय अधिकता ही होती जाती है। दिन दहाई मानव सरे आम लूटे जाते हैं । स्त्री, बालक तथा बालिकायें स्वजन सम्बन्धी सभी का तो अपहरसा किया जाता है। धन मान का त्षित मानव उसे भी खो बैठता है (यानी मृत्यू श्रीर काल से सबका अपहरण किन्तू नेत्रों पर पलक ही पड़े रहते हैं । उन के उत्पातों से पीड़ित रहते हुए भी वे फरियाद नहीं करते क्यों ? सम्भव है म्रालस्य भ्रौर ग्रविश्वास (ईश्वर पर) के कारए। ग्रौर!स्वयं भ्रपने में ही इतनी शक्ति उत्पन्न करें सो भी नहीं होता 'नाविक' तो भला हम उनके लिए क्या कर सकते हैं। अपने पैरों में कोई स्वयं कूल्हाड़ी मारे तो इसका क्या उपचार। (ईश्वर के ब्राघीन सब संसार है उसे ही न मानना) । उसी डाल पर बैठे हुए उसे ही काटना इस बुद्धि रोग की भी कोई ग्रीय: यं हो सकती है नाविक ? तुम्हीं सोचो मेरी बृद्धि काम नहीं देती। चलो ज्ञानू की माँ भोजन करें फिर कोई उपाय सोचेंगे । (ग्रब लिखा जाय कि नाविक संत रूप में संसार में उत्थान के लिए फिर रहा है चेतावनी तथा उपाय बताता है तो कोई उसे डाटता नाराज होता, कोई हंसी में टाल देता। प्रथम में उपाय जो नाविक ने सोचा है) ज्ञानुभी खेलकर लौट फ्राया होगा, भूखा भी होगा । यह कहकर वह उठ पड़ा ग्रीर साथ में हो ली उसकी ज्ञानू की माँ। दोनों घीरे घीरे चले ग्रपनी भोपड़ी की धोर।

दिन म्राते हैं इल जाते हैं। रात्रि म्राती है भिलिपल तारों की साडी पहने परन्तु इससे क्या ? सद में मस्त हृदयों पर इसका क्या प्रभाव । सुदुढ़ भोपड़े में दोनों स्त्री पुरुष चले गये । ज्ञानु आकर बापू के पैरों से लिपट गया । हम तुमसे नहीं बोलेगे बापू, तुम भी तो नहीं बोलते । नहीं मेरे लाल, तम मुक्तसे थोड़े ही रूठे रह सकते हो क्योंकि ज्ञान के बिना मेरा प्रकाश ही नहीं (ज्ञान के बिना ईश्वरीय प्रकाश कहां)। नाविक भोजन कर रहा था परन्तू कुछ तो उपाय सोचना ही होगा ज्ञानू की भाँ । तो सोचो न मुक्ते जैंसा कहो मैं तत्पर हूँ और मैं भी बापू। बोल उठा जान् ु हैं हाँ भाई तू क्या करेगा ? जो बता दोग बापू । मुस्करा उठा न।विक मानों पिंडारों के उत्पातों से पीडित मानवों के उपचार की भ्रीपधि का प्रकाश उसके नेत्रों के सम्मुख फिलमिला उठा हो । कल प्रातः ही मैं जा रहा हूँ जुछ समय के लिए ग्रीर ज्ञान को भी अपने साथ ले जाऊंगा, उसका जी भी प्रसन्न हो जावेगा । किन्तु वह विचार मरन हो गई । किन्तू क्या ! तूम क्या अकेली रह लोगी । तो क्या में डक्राँगी ? वह मस्करा उठी । मैं श्रकेली नहीं । सती कभी श्रकेली नहीं हो सकती, फिर यहां न पिंडारों का भय न सय का साम्राज्य । यहाँ सभी तो सत्य प्रकाश, वेड प्रकाश एवं कितने प्यारे बालक तो नित्य उपस्थित रहते हैं। मेरा जी भी लगा रहेगा. तुमं जाश्रो मेरी चिन्तान करो।

प्रातः का शीतल सभीर मन्द मन्द गित से बह रहा था। सरिता कल-कल करती मन्द गित से प्रवाहित है। योगी वेष में नाविक चला जा रहा है साथ में है जानू। चारो ग्रोर हरियाली ही हरियाली छाई हुई थी किन्तु ग्रपनी बस्ती पार होते न होते प्रकृतिका ग्रानन्द भी मूक होता जाता था मानों पिडारों के भय ने प्रकृति को भी भयभीत कर दिया हो। हृदय पिडारों से ग्रातंकित था। फिर भी मद में मस्त मानव। बह चले नैंन । मार्ग चलने लगा था, कोई इघर जाता था कोई उधर सब व्यस्त थे (सत्य की प्रतीति के लिए चाहिए दृहता)। योगी को देख कर भी मानो ग्रनदेखे से चले जाते थे मानव। उनके हृदय में इतनी ज्योति कहाँ जो सत्य का ग्रन्वेषण कर सके ग्रौर खोज तो चूर जब सत्य की प्रतीति के लिए हृदय में स्थान ही न था। ग्रौर होता भी कैसे भी जब उसकी प्रतीति के लिए चाहिए थी दृहता ग्रौर उसका ग्रभाव ही था। परत्नु सब ग्रोर से बेपरवाह सा चला जा रहा था वह योगी ग्रपने जानू में मस्त । सन्यासी ने उसे गृहस्थ देखकर मुँह फेर लिया। सब गृहस्थों ने उसे भ्रपना सा ही मान लिया। कहां

से ग्राते हो महाराज ! एक की सप्राय कंठ का स्वर था । यहीं निकट ही बस्ती से ग्रा रहा हुँ और यह मेरा पुत्र ज्ञान है, उसने कन्या को ज्ञानू की श्रीर देखतें हुए उत्तर दिया। परन्तू ? परन्तु क्या मृनियां। फिर भी तुम तो योगी से प्रतीत होते हो । इब तुम जानो । बन्या उसे साथ लिए गृह की ग्रोर श्रमनर हो रही थी। घर ग्राध्या, परिचय हग्रा । कत्या के गृह वाले उनके संग से बड़े प्रसन्न थे । ग्रचानक एक दिन 'राम नाम सत्य हैं' की ध्वनि के साथ ही सबकी दृष्टि सड़क की और पूम गई। लुट ही लिया विडारे-ने योगी ने कहा ग्रंधेर नगरी में लोग इसी प्रकार लुटे जाते हैं फिर भी लुटना ही सबको भाता है। सबकी दृष्टि उसके मृख पर थी । उसके एक एक शब्द मानो व्यथा . व करुए। से पूर्ण थे । दो एक दिन पश्वात ही वह चल पड़ा कहीं ग्रीर । एक श्राध दिन टिकते टिकाते वह किर रहा था निरीक्षण में । कोई न कोई इक्का दुक्का उसे भ्रपनाने वाला निकल ही भाता जहाँ वह टिक रहता। बस चल पडता। ज्ञान भी कौतुहल वश सब कुछ देखता सुनता परन्तु उसे कुछ रुचिकर न मालूम पड़ता था । बापू इतना हम तुम घूम स्राये परन्तु कहीं इतना प्रकाश न मिला जहाँ चन की खाँस लेते, तभी ता यहाँ सबको पिडारे बहुत सताते हैं। हमारी बस्ती में पिडारों का भय नहीं। बेटा हमें भी तो उनका भय नहीं, चलो इन्द वर्चा और स्वते वलें। चलो बापू । दोनों गये, उस ज्ञान चर्चा में, समूदाय एकांग्रत था । कोई कह रहे थे जो कोई ठगों से विजय पा ले वही कामयाब है। कबीर जी भी कह गये हैं 'कौन ठगवा नगरिया लूटल हो।' फिर बोले कहते को कह लो भाई स्थाछ के गले में घंटी कौन बाँधे । दूसरे बोले मनुग्नां बड़ा हरामी है नहीं ता अब ठीक हो जावे। तीसरे बोले 'चंचलम हि मन: कुष्ण को उनवे बड़े अर्जुन तक ने भगवान से कहा है। किन्त् । ग्रसम्भव नहीं यह भी उन घोमः वर ने बतल।या है। बापू ने मन ही मन कहा कहते हैं समुद्र के पार उत्तर जावे तो सब धच्छा ही अच्छा है परत्त् देखा किसने है। सब बड़ा बांठन है। हाँ कश्ती सं रहनी कुछ कठिन है परन्तू सम्भवहै -कह कर उठ पड़े बापू । चलो बापू अब घर लीट चलें ज्ञान बोला । हाँ बेटा चलो तुम्हारी मातः सस्ता देख रही है श्रीर लौट पड़े दोनों गृह की श्रोर। सब द्रय देख लिया, सुन लिया समभ लिया । वह देखो बापू अपनी बस्ती आ गई । धारा प्रवाहित है । कीना, कीना सा प्रकाश हो रहा है । दोनों पिता प्रव को ग्राये देख गृहसी ग्रा गई द्वार पर । कही तुम्हारी चिन्ता कुछ कम

हुई देख ग्राये सब दृश्य । क्या लोगों ने उपाय कार्यान्वित करना प्रारम्भ कर दिया । नहीं जानू की माँ, ग्रन्थेर नगरी में कौन सुनता है किमकी । हाँ इतना अवश्य है कि जहां तहाँ प्रकाश विन्दु ग्रवश्य उपस्थित हैं । अन्थेर नगरी, बड़बड़ाई ज्ञानू की मां । ग्रन्थेर नगरी में प्रकाश नहीं है मां, खोला ज्ञानू । ग्रन्थेर नगरी ! किन्तु प्रकाशित होगी, शान्त भाव से कह रहा था नाविक ।

नोट: -- नाविक -- ईश्वर, ज्ञानू-ज्ञान है तथा माँ जीवात्मा।



### ''श्राध्यात्मिक चमत्कार"

(श्री तुलाराम, मेरठ)

भाइयो ग्रौर बहनो ? ठहरो, कहाँ जा रहे हो ? किस वस्तु की खोज में हो ? परम पिता भगवान ने बुद्धि दी है, बुद्धि का सदुपयोग करो । कब तक भटकते रहोगे ? क्या वास्तविक मार्ग पर न ग्राने के लिए प्रगा कर लिया है या ग्रमुकरमा करने के ग्रादी बन गये हो ?

सैद्धान्तिक रूप से किसी के विचारों का ग्रमुकरण करना ग्रीर उस के गुणों को ग्रपने में ग्रात्मसात करना एक बुद्धिमान की बुद्धि का परिचय है। परन्तु किसी के द्वारा किए जाने वाले उस कार्य का ग्रमुकरण करना वास्तविक रूप से बुद्धि ग्रीर समय दोनों का दुरुपयोग करना है जिसका परि— एगम सन्देहात्मक है। उदाहरणार्थ वैज्ञानिक की सराहना ग्रीर उसके कार्य विधि का ग्रमुकरण इसलिए किया जाता है कि उस किया—विधि से जो कार्य सम्पन्न किया जाता है उसका उद्देश्य ग्रपूर्ण या सन्देहात्मक नहीं होता है। ग्रतएव यदि सफल एवं सुगम्य ग्रध्यात्म के मार्ग का ग्रन्वेषण हो चुका है, श्रौर तदुपरान्त भटकते रहना एक सुन्दर मस्तिष्क घारी विचारवान पुरुष या स्त्री के लिए सुशोभनीय नहीं है।

हे विचारशील बसुन्धरा वासी ! यदि सुनो तो ध्यान से, पढ़ो तो मन से, करो तो उद्देश्य की पूर्ति से। यह अध्यात्म का विषय अब कठिन नहीं है। परन्तु सुनते सुनते कठिन बना दिया गया था। प्रत्यक्ष रूप से हमारे सभी भौतिक कार्य विज्ञान के सहारे सरल हो रहे हैं। और इसे मौलिक रूप से हर एक व्यक्ति देख सकता है। साथ ही साथ अध्यात्म जो जीवन का एक महत्व पूर्ण विषय है साधारण जनता अर्थात गृहस्थों के लिए वही अब तक अप्राप्य वस्तु थी इसके लिए योगी और वैरागी, साधु समाज ही योग्य समक्ते जाते थे और जनता का कार्य उनकी सेवा करना ही पर्याप्त था। यह कितना स्वार्थमयी विचार धारा रही है।

लेकिन सद्भाव से आइये और अनुभव की जिए। क्या ? वैज्ञानिक तथ्य की सत्यता की भाँति आध्यात्मिक तथ्य की सत्यता। हाँ अन्तर केवल यह है कि वैज्ञानिक तथ्य की सत्यता को आँखों से देखते हैं परन्तु आध्यात्मिक तथ्य की सत्यता को आन्तरिक अवित से अनुभूत किया जाता है।

श्राश्रो उस दिव्यात्मा शरीरघारी परम पूज्य श्री बाबूजी महाराज के पास चलें, उनका दर्शन करें जिन्होंने इस ग्राध्यात्मिक तथ्य की सत्यता को प्रखर करने के लिए इतना सरल श्रीर सुगम्य रास्ता बता दिया है जिस पर साधारण से साधारण स्त्री एवं पुरुष चल कर जीवन मुक्त हो सकता है श्रीर यहाँ उद्देश्य की प्राप्ति में संशय का स्थान नहीं है। श्रध्यात्म के इस रास्ते का नाम 'सहज मार्ग' है श्रीर सहज रूप से ही उद्देश्य की प्राप्ति होती है।

सड्ज मार्ग कितना सहज है और शक्तिदायी है इसका अनुभव अभ्यासी ही कर सकता है। जैसा कि बहा साधात इस मार्ग का अन्तिम लक्ष्य है इस की प्राप्ति के लिए अभ्यासी अभ्यास किया से एक स्तर से दूसरे को पार करता हुआ। परम लक्ष्य की प्राप्ति करता है। इस लक्ष्य तक पहुँचने के लिए हजारों वर्ष भी कम हैं परन्तु परम पूज्य श्री बाबूजी यदि चाहें तं। यह एक सेकेज्ड मात्र का काम है। लेकिन इतना योग्य अभ्यासी को भी होना चाहिए।

इस मार्ग पर श्रग्रसर होने के लिए किसी प्रकार की बाघा नहीं है। आर्थिक व्यय को स्थान नहीं है, किसी प्रकार का बन्धन नहीं है ग्रौर न ही किसी प्रकार का ऐसा उत्तरदायित्व है जो ग्रसुविधाजनक हो। यहाँ पर बिना मूल्य वाली एक वस्तु की ग्रावश्यकता है ग्रीर यह हर एक के पास ग्रसीमित रूप में है यदि उपयोग की जाय, वृह है दिली मोहब्बत या हार्दिक प्रेम । जितने ही गाड़े प्रेम से अभ्यासी ग्रम्यास करता है उतने ही शीघ्र वह ग्रपना रास्ता तय करता है। दूसरी बात जो ग्रधिक महत्वपूर्ण है कि ग्राध्यात्मिक तथ्य की सत्यता को ग्रभ्यास ग्रीर दिली मोहब्बत के द्वारा महसूस किया जाता है। यहाँ तक कि ग्रभ्यासी दिव्य शक्ति में तरबतर होता जाता है।

यह मार्ग यथार्थ है, यथार्थ हीं उद्देश्य है ग्रीर यथार्थ का ही ग्रनुभव होता है। श्री बावूजी महाराज प्राणाहित क्रिया से दिव्य शक्ति का संचार करते हैं और उसकी ग्रनुभूति ग्रभ्यासी विश्व के किती भी स्थान में करता है। ग्रभ्यास, विश्वास ग्रीर हार्दिक प्रेम परम लक्ष्य की ग्रनुभूति के साधन हैं। इन्हीं के सम्मिश्रण में जिस शक्ति का निर्माण होता है वह ग्रवर्णनीय है।

ग्राडम्बर एवं ग्रन्धविश्वास के पिंड में फंसे हुए लोगों को बड़े ही सुन्दर रूप से कबीरदास ने समकाया था।

> कस्त्री कुन्डल बसैं मृग टूटे बन माहि। ऐसे घट घट राम हैं दुनियां देखे नाहि॥

### सहज मार्ग श्रीर मानव जीवन

( श्री माता प्रसाद पाँडेय, सीतांपुर )

मानुव जीवन को सुचार रूप से चलाने का साधन सहज मार्ग ही है। मनुष्य जीवन कंसा हो इसका निर्देश निम्नलिखित अपने नियम संख्या ४ में इस प्रकार है:—

'अपना जीवन साधारण बना लेवें, ग्रीर वह ऐसा साधारणें हो किं नेचर (ग्रादि — प्रकृति) से मिल जुल जावे।" यह ग्रावश्यक है कि जिसें हम प्राप्त करना जाहें पहले हम ग्रपने में उसके गुगों का समावेश करलें ग्रीर ग्रपने को उसी के श्रनुसार बनालें! इससे बहुत कम परिश्रम में बहुत बड़ी मंजिल तै हो जाती है।

स्राज का गानव ग्रपनी वास्तविकता से लुप्त हो रहा है ऐसी परिस्थिति में 'सहज मार्ग' की शरणा में जाकर ही जैन से इसकी छाया में विश्वाम कर सकता है। श्राधुनिक महारमाश्रों ने यह भ्रम फैला रक्खा है कि सिवाय धर बार छोड़ें ईश्वर प्रोप्ति हो ही नहीं सकती । श्राज सहजं मार्ग यह दावा कर रहा है कि हम गृहस्थ जीवन में रह कर सुचार रूप से श्रपना कार्य करते हुए भी ईश्वर को प्राप्त कर सकते हैं। पूज्य श्री बाबूजी महाराज (श्रध्यक्ष श्री रामचन्द्र मिशान) सहज-मार्ग साधना पद्धति द्वारा उस श्रमृत की वृष्टि करते हैं जिसे प्रत्येक व्यक्ति श्रमुभव कर सकता है।

सहज मार्ग यह कभी नहीं बतलाता कि हम ग्रपने गृहस्थ जीवन से विमुख होकर ईश्वर की प्राप्त का कार्य करें। गृहस्थ जीवन से विमुख होना ईश्वर द्वारा दिये गये कार्य की ग्रवहेलना करना है जिसको कायरता ही कहा जा सकता है। जब हम ईश्वर द्वारा दिये गये कार्य में ग्रकमंण्यता करते हैं तो उसकी प्राप्त किस प्रकार सम्भव हो सकती है। मालिक को खुश करने के लिए हम उसके द्वारा दिए गये कार्य में करें यह कहाँ तक सम्भव हो सकता है। सुनियमित गृहस्थ जीवन व्यतीत करने वाला स्वयँ ईश्वरीय गुर्गों से ग्रोत-प्रोत रहता है, इससे ईश्वर प्राप्ति का कार्य उसके लिए ग्रत्यिक सरल हो जाता है। यह स्वभावतः सत्य है कि यदि हम चाहते हैं कि हमारा मालिक हम से खुश रहे तो उसके हैं हो विए ग्रंथ कार्य नियमित रूप से पूर्ण लगन ग्रौर ईमानदारी से करना होगा। यह कहना कि गृहस्थ जीवन से ईश्वर

प्राप्ति नहीं हो सकती बिल्कुल निराधार है । राजा जनक का उदाहरएा हमारे सामने है, वे गृहस्थ जीवन में रहते हुए भी 'विदेह' कहे जाते थे ।

घर-बार और स्त्री पुत्र आदि को त्याग कर जंगल में जाकर मनुष्य अपने को और दुर्गम बना लेता है। यह हो ही नहीं मकता कि रोते हुए परिवार को त्याग कर फिर कभी उसका स्मरण ही नहों ने जब कभी भी वह जंगल में अपने परिवार का स्मरण करता है तो अपने को विकल बनाकर और सस्कारों की नवीन चादर ढकता रहता है। यह मन की क्रिया रही है कि जिसे बल-पूर्वक दूर किया जाता है उस पर मन और वेग से जाने की कोशिश करता है इसी कारण कबीरदास जी ने यह कहा है कि—

'निदक नियरे राखिये ग्रांगन कूटी छवाय''

जिसका भी त्याग करना हो उसे ग्रधिक स**ीप रखना चाहिए। समीप रहते रहते** यह ग्रामास ही नहीं होता कि उस वस्तु की ग्रावश्यकता है ग्रीर घीरे—घीरे वह इस प्रकार लुप्त हो जाती है कि उसके रहते हुए भी न होने का ग्रामास हो जाता है।

सहज मार्ग साधना पद्धति द्वारा गृहस्थ जीवन को सुनियमित व्यतीत करता हुआ मानव उससे विलग ही रहता है। यह अपने गृहस्थ जीवन में ही दिन-प्रतिदिन ईश्वर का दर्शन करता रहता है। सारे परिवार का कार्य ईश्वर का कार्य समक्षता है तथा समस्त विश्व को ईश्वर का परिवार समक्षकर उसी जैसा व्यवहार करता है। ऐसा करने से ईश्वर की ओर से भी प्रत्केक क्षग् मदद मिलती रहती है।



### अरे ओ! मेरे मन के मीत

(कृष्ण मुरारी सक्सेना, "पागल")

१- सिखादो मुफ्ते अलय संगीत, बतादो फिर गाने की रीति कि गाता फिर्हें मिलन के गीत तड़पता ही न रहूँ भयभीत

> बिसर जाये सब तीत--श्रतीतं। श्ररे श्रो ! मेरे मन के मीत ।।

२- यही श्राशाशों का जंजाल नृत्य कर रहा सदा बेताल निराशा का सौन्दर्य कमाल बिछाता नया मोह का जाल

> हो गये जन्म ग्रनेक व्यतीत । ग्ररेग्रो ! ... ... ।।

३ सितारों भरी श्रंधेरी रात कि जुसे थमी श्रभी बरसात उमस की सजी खड़ी बारात बनाये बने न कोई बात

> न होती हार न होती जीत। अरेश्रो! ... ।।

४- तुम्हीं हो मेरे मन के मोर तुम्हीं तों मेरे मन के चोर तुम्हारे हाथ प्रम की डोर तुम्हीं हो प्रपलक प्रलय कठोर

तुम्हीं हो संरस सृजैन संगीत । अरे स्रो ! ... ... ।

५- हरे ! योगेश्वर योगाघार महासागर-तल मंथन-कार परखकर रत्न-ग्रमृत-मधु-मार निकाला तुम ने सारऽपार

तुम्हारा ''सहज मार्ग'' नवनीत ।
ग्रुरे ग्रो ! मेरे मन के मीत ।



### लच्य और उसकी प्राप्ति

( मुन्नीलाल मौर्य, इलाहाबाद)

इस सनुष्य जीवन का लक्ष्य क्या है ? क्या अःजीवन अत्यधिक पैसे कमानातथा इच्छित सूखमय जीवन व्यतीत कर पुनः मृत्यु के मुख में चला जाना ही मानव जीवन का लक्ष्य है ? धन तो हम इसलिए कमाते हैं कि अपने शरीर का भरगा पोषगा कर सकें परन्तु प्रक्रन यह है कि इस शरीर का हम भरगा-पोषगा क्यों करें ? इसे हम स्वस्थ एवं सबल क्यों रक्खें ? आखिर इसे स्वस्थ एवं सबल रखने का ध्येय क्या है ? इन बातों पर ध्यान पूर्वक विचार करते से यह पता चलता है कि वास्तव में इस शरीर की स्वस्थ एव सवल रखना खुद में ही कोई ध्येय नहीं है बल्कि किसी लक्ष्य में सहायक है। सचमूच इसलिए कि वह ( अर्थात इसके अन्दर स्थित जीव या श्रातमा ) ग्रापना लक्ष्य सरलता पूर्वक प्राप्त कर सकें । वह लक्ष्य क्या है ? श्रथवा वह लक्ष्य क्यां हो सकता है ? जैसे एक प्रेमी अपनी प्रियतमा से विलग होने पर अससे पन: मिलन का ही लक्ष्य रखता है, एक अबोध बालक अपन माता-पिता से बिछुड़ने पर पुन: उनसे मिले बिना चैन नहीं लेता है तथा उनसे मिलना ही अपना चरम लक्ष्य रखता है। ठीक इसी प्रकार इस आत्मा का परमात्मा या ईश्वर, जहां से इसका अलगाव हुआ है, में पुन: लय हो जाना ही चरम लक्ष्य है। कारणायह है कि प्रत्येक दस्तु अपने श्रोत की ही तरफ प्राक्षित होती है और उधर ही जाना चाहती है। यह ग्रात्मा (Individual soul) भी उस परमात्मा (Universal Soul or Infinite Absolute Reality) का ही एक ग्रंश है। ग्रतः इसका भी लक्ष्य अपने उदगम स्थान तक पहुँचकर उसमें लय ही जाने के सिवाय ग्रीर कुछ नहीं हो सेकता। इस प्रकार यह निर्विवाद हो जाता है कि मनुष्य जीवन का चरम लक्ष्य ईश्वर ग्रथवा भूमा में लयावस्था प्राप्त करना ही है।

जब हम इस प्रकार ग्रंपने जीवन को लक्ष्य निर्धारित कर लेते हैं ग्रौर उसके प्रति सचेत हो जाते हैं तो सतत उस लक्ष्य के प्रति हमारी ग्रांखें केन्द्रीभूत हो जाती है तथा कुछ ही दिनों में ऐसा होता है कि उस लक्ष्य के सिवाय ग्रौर कोई वस्तु हमारे सामने रहती ही नहीं। हम जब इस ग्रवस्था को सहज रूप में प्राप्त हो जाते हैं तो सारी वाह्य साँसारिक वस्तुएं हमसे घीरे

1 8

धीरे ग्रलग होने लगती है तथा हमारे ऊपर उनका प्रभाव नगण्य सा होता जाता है। सदा लक्ष्य का ही स्मन्स करने से हमारे श्रीर लक्ष्य के बीच की दूरी कम होती जाती है क्योंकि लक्ष्य से हमारा उत्तरोत्तर प्रेम बढ़ने लगता है। श्रीर जब प्रेम प्रगाढ़ होता जाता है तो दूरी का सवाल ही नहीं उटता है। कहा भी गया है कि—

प्रियतम बसे पहाड़ पर, दो नैनों के बीच। दुश्मन बसे दुशार पर, सौ योजन से दूर।

लक्ष्य से इस प्रकार मुहब्बत हो जाने पर ऐसा भान होता है कि बह लक्ष्य तथा हम एक ही हैं। ऐसी दबा में प्रयत्न और क्रियायें जाती रहती हैं। उसकी हालत चातक जैसी हो जाती है। वह एकटक अपनी दृष्टि लक्ष्य पर ही रखता है। संसार का तो प्रायः उसे भान तक नहीं होता है।

अब प्रश्न यह है कि हम ईश्वर या भूमा से मूहब्बत कैसे करें ताकि उसमें लय हो जायं। यह कार्य ग्रत्यन्त दुरूह तथा मृश्किल है। परन्तु इसकी भी गृत्थियाँ सहज-मार्ग में महज रूप से ही सूलकाई जा रही हैं। यहाँ एक बीजगिंगात की इबारत याद श्राती है कि ग्रगर A बराबर B के ग्रौर B बराबर C के तो C स्वत: A के बरावर हो जाता है। कहने का ग्रर्थ है कि भूमा A हे ग्रीर हम हैं C। ग्रब हमें B की तलाश है। ग्रगर B मिल जाय तो हमारी समस्या हल हो जाय ताकि हम B के बराबर होकर स्वतः A भूमा के बराबर हो जायं। यह B है वह सदगुरु जिसने ऋपने को भूमा में लय कर लिया है। सहज मार्ग इसंबात पर जोर देता है कि बिना सद्गुरु के चरम लक्ष्य की प्राप्ति ग्रसम्भव है। ईश्वर को इन इन्द्रियों सेन देखा ही जा सकता है ग्रौर न उसे जाना ही जा सकता है फलतः उससे प्रत्यक्ष मुहब्बत करना कठिन ही नहीं बल्कि श्रसंभव भी जान पड़ता है। हम सद्गुरु जो उस परम तत्व में लय हो चुका है जो इस संसार में रहते हुए भी न रहने की स्थिति में है, जो शरीर धारण करते हुए भी बिना शरीर वाला है, जो सभी तुष्णाधीं का सर्वथा क्षय कर चुका है तथा जो पूर्णतः स्वतन्त्र हो चुका है का ग्राश्रय लेते हैं। हम उसी को ग्र9ना लक्ष्य मानते हैं क्योंकि भूमा में एकाकार प्राप्त सद्गुरु भी प्रायः भूमा ही होता है। वह उसके इतना नजदीक होता है कि दोनों को अलग नहीं किया जा सकता है। परम पूज्य श्रद्धेय बाबूजी महाराज सदैव यही कहा करते हैं कि

भैने तो अपने गुरू महाराज परम पूज्य श्री लालाजी के सिवाय और कुछ जाना ही नहीं । यह हम लोगों के लिए एक इशारा मात्र है । वास्तव में सद्गुरु ही ईश्वर होता है। कबीर के अनुसार सद्गुरु का दर्जा ईश्वर से भी उँचा है। वे कहते हैं—

गुरु गोविन्द दोनों खड़े, काके लागू पाँय। बलिहारी गुरु ग्रापने जिन गोविन्द दियो बताय!!

पूज्य बाबू जी भी कहते हैं कि हम लोगों को (सद्गुरु) तो ईश्वर से भी बड़े हैं क्यों कि ईश्वर ग्रंपने जैसा दूसरा नहीं बना सकता है । परन्तु (सद्गुरु) ग्रंपने जैसा ग्रंपनेक बना सकते हैं। कहने का तात्पर्य यह है कि हमें केवल सदगुरु से ही मुहब्बत. करनी है । वही हमें ग्रंपने में लय करा कर भूमा में भी लय करा देगा।

स्रब हमें सद्गुरु (मालिक ) मालिक तक पहुँचने का ही प्रयास करना है। जब हम सच्चा प्रयास करेंगे तो धीरे-धीरे हम में तड़प उत्पन्न होगी। परन्तु स्रसली तड़प तब उत्पन्न होगी जब हम उसकी सतत याद करें। पूज्य बाबू जी सदेंव यह कहते रहते हैं कि 'सतत स्मरए।' ही सफलता की एकमात्र कुंजी है स्रोर ग्रंपनी पुस्तक 'सत्य का उदय' (Reality at Dawn) में इस पर उन्होंने काफी प्रकाश भी डाला है। मालिक की मन तथा मस्तिष्क से बोद करना सर्वथा कठिन है। ऐसा करने से मन तथा मस्तिष्क थक जाता है स्रोर फिर उसे सतत याद करना ग्रसंभव सा हो जाता है। मालिक को केवल विचारों से ही याद किया जा सकता हैं। विचार कभी थकता नहीं। उसकी याद के लिए मालिक का एक ख्याल (विचार) ही हमें भ्रपते हृदय में छोड़ देना चाहिए भ्रौर उससे सतत याद बनी रहती है। बार-बार ऐसा मालिक का ख्याल (विचार) हृदय में लाने से वह हमारे ग्रंघ चेतन मस्तिष्क (Sub—conscious Mind) में चला जाता है ग्रीर जैसा कि बहन कस्तूरी जी कहती हैं कि ग्रंब चेतन मस्तिष्क (Sub—Conscious Mind) में चला जाता है ग्रीर जैसा कि बहन कस्तूरी जी कहती हैं कि ग्रंब चेतन मस्तिष्क (Sub—Conscious Mind) में बिजली जैसी शक्ति है वह हमें ईश्वर तक पहुंचाये बिना नहीं रह सकती है।

जब तक उपर्युक्त हालत नहीं पैदा हो जाती है तब तक हमें नाटकीय रूप से उस मालिक की याद करनी चाहिए । हमको अपने को मालिक से कभी अलग नहीं समक्षता चाहिए तथा बालक जैसे माँ के साथ रहने की जिद्द करता है, हमें भी अपने आध्यात्मिक माँ (सदगुर) के साथ साथ रहने की जिह करनी चाहिए। हमें यह सदा सोचना चाहिए कि हम मालिक से अनग नहीं हैं ग्रीर एक क्षरा भी उसके बिना नहीं रह सकते। प्रारम्भित काल में इस प्रकार के विचारों में मालिक का सतत स्मरण करते रहते से अपत्री तहन उत्पन्न हो जाती है। श्रीर यही तहम फिर बेचैनी में बदल जाती है। ग्रगर माई हम में बेचैनी उत्पन्न हां गई तो यही बेचैनी हमें अपने चरम लक्ष्य तक पहुँचा देती है।

हमारे वरम लक्ष्य की प्राप्ति में सर्वाधिक सहायक वस्तु है 'सहज मार्ग' की 'प्राणाहुति' जिसे Transmission भी कहते हैं। पूज्य बाबू जी के शब्दों में "Transmission is the Divine Force used for the transformation of man "। इस शक्ति के द्वारा ग्रम्यासी को प्राणा शक्ति देकर गुरु उसमें ईश्वर की तड़प का संचार करता रहता है तथा हमारे ग्रान्तिरक विकारों को दूर कर शीघ से शीध्र ईश्वर तक ले जाता है। इस प्रकार की ग्रम्पाधी को सहायता ग्राध्यात्मिकता के इतिहास में श्रद्धितीय एवं श्रम्पाधारण है। लोगों को चाहिए कि वे अपना कुछ समय देकर 'सहज मार्ग' का ग्रम्यास करे तथा इससे फायदा उठाकर ग्रपने जीवन को सुखमय ग्रीर शान्त बनावें। मुभे यह पूर्ण विश्वास है कि इस मार्ग पर चलने वाला ग्रवश्य ही ग्रपने जीवन के चरम लक्ष्य की प्राप्ति करेगा ग्रीर इस प्रकार जन्म-मृत्यु के पाश से सदा सदा के लिए छुटकारा पाकर ईश्वर में लय हो जायेगा।



### गीत

बसतोत्सव ११७२ के भ्रवसर पर श्री बाबू जी महाराज के श्री चरगों में समर्पित ।

(मृगेश सीतापूर.)

श्रनगिन जनमं ... ...।

ग्रनिशन जन्म भटकते बीते,
किन्तु प्रकाश नहीं मिल पाया ।
उड़ा बहुत ग्रपने पखों पर,
पर ग्राकाश नहीं मिल पाया ! ग्रनिशन जनम ... ...
ग्रात्म ज्ञान हित कर्मकाण्ड के,
श्रुल जाल में जाकर ग्रटका ।
काबा काशी तीरथ तीरथ,
मंदिर के द्वारों पर भटका ।

कितनी बार मिली माटी में हीरे सी अनमोल जिन्दगी, पर अन्तर को अपनी विभुता का अभामास नहीं मिल पाया! श्रमिन जनम

# 1

1

चाहा बहुत कि अपना बुफता दीपक अपने हाथ जलालूं। आँदोलित अन्तर को अपने, लोरी गाकर कुछ बहलालूं।

पर जितने ही किये उपक्रम, मिला डगर पर बस भाम ही भ्रम । मन को दिये खिलौने ग्रनगिन-पर उल्लास नहीं मिल पाया !

> तुमने पहली बार हृदय में, विश्वासों का दिया जलाया। तुमने भ्रनजाने भ्रन्तर से अन्तर का परिचय करवाया।

> > ( 99 )

७६

रुपना रूप हुआ था विस्मृत भूल चुका था भें अपना घर। किन्तु किसी भी एक दृष्टि ने-क्षणा में सब कूछ याद दिलाया!

ग्रनगिन जनम 🎌 …

तुमने आकर इस मधुबन के-पतकर को मधुमास बनाय। । स्रमित पथिक को सहज मार्ग का तुमने नृतन मार्ग दिखाया !

सस्कार की इयाम घटा में छिपा चन्द्रमा फिर से चमका तुषसे पहले कभी किसी से नव विश्वास नहीं मिल पाया!

श्रनगिन जनम

विषथ पश्चिक को लक्ष्यदान हित, तरे श्रांदर कितनो तड़पन ! कितनो वेचैनी है तुक्क में— कितना है परहित श्राकुल मन !

श्राया दिव्य ज्ञान का दाता भिक्षा पात्र बढ़ाश्रो श्रपने। कभी किसी को ऐसा दाता, इतने पास नहीं मिल पाया!

> ग्रनगिन जनम भटकते बीते, किन्तु प्रकाश नहीं मिल पायः!



## प्राणाइति--एक विश्लोषण

( रामायगा लाल श्रीवास्तव M. A. सीतापुर )

प्रास्माहृति सत्य-साक्षात्कार की विशेष विधि है। इसी विधि के द्वारा प्रनिययों को तोड़ता हुप्रा प्रास्मी परम लक्ष्य में प्रपने को लय करता है।

#### १- क्षोभ एवं ग्रक्षोभ

प्राणाहृति है क्या ? इसके पूर्व परम लक्ष्य के बारे में थोड़ी जानकारी यावश्यक है। यह परम लक्ष्य परम सत्य है या मूल स्थल (Original State) या दूसरे शब्दों में प्रक्षोभ । एकोहम् बहुस्यामि की स्थिति ने क्षोभ को प्रस्फुटित किया तथा क्षोभ एवं प्रक्षोभ एक दूसरे के पूरक एवं अनुपूरक बन गए। यह क्षोभ उस मूल स्थल का या प्रक्षोभ का एक ग्रंश बन गया।

#### २- प्रवृत्ति एवं निवृति एवं क्षोम के नाम

क्षीम का विकिरण शून्य में हुआ। क्षीम की स्थिति श्रारम्भ में श्रिति सूक्ष्म थी। पून: यह सूक्ष्मतर एवं पुनः भौतिक होती गई। क्षीम का विकिरण या इसकी यात्रा को प्रवृत्ति कहा गया। क्षीम के प्रकाश में इसके तह में मूलस्थल का आकर्षण सदैव श्रन्तिहित होता है। मूलस्थल का आकर्षण 'निवृत्ति' कहा गया है। इस परम स्थल को तम भी कहा गया है। क्षीम के अनेकों नाम हैं। उनको शक्ति कहा गया है वासुदेव या विष्णु, जगद्करण वस्तु या जगद्योति भी कहा गया है। इसी को प्रकृति (Nature) भी कहते हैं। इसी को मनस य। मस्तिष्क भी कहते हैं। इसी बिद्ध से मन की व प्राण्ण की किरणे समानान्तर चलती हैं। मन वहिर्मु बी होता है एवं प्राण्ण श्रन्तर्मु बी। मन भौतिकीय एवं प्राण्ण पारभौतिकीय होता है।

#### ३- परम लक्ष्य-स्थिति

परम लक्ष्य अगोवर है, अनन्त है फिर भी यह समिष्ट का प्रग्तेता, प्रेरक, पूरक एवं सम्पूर्ण है। अगोचर अगम है परन्तु इसका साक्षात्कार तो होता है। वह साक्षात्कार प्राग्त के आहूत होने से ही सम्भव है। यह प्राग्त का भी प्राग्त है। अस्तु वास्तविक जागृत व्यक्ति वह है जिसमें मूल विन्दु या प्राग्त व जागृत ले ली हो, जिसमें भौतिक आवरगा एवं प्रकृति का संवरगा न हो।

#### ४- मानस एवं ग्रमनस्क

सहज मार्ग मनोविज्ञान का मुख्य प्रत्यय 'मनस' है। ग्रन्य योगमार्गी मन पर 'नियन्त्रएग' का प्रतिपादन करते हैं। साँख्य दर्शन भी इसी पर निर्भर करता है। इनके ग्रनुसार मन का सम्पूर्ण विनाश एवं 'ग्रमनस्क' स्थित की प्राप्ति ग्रावरयक है। परन्तु सहज-मार्ग मन को ही माध्यम बनाता है। ग्रहंकार भी इस मार्ग के लिये महत्वपूर्ण है। मूल प्रकृति की चारों स्थितियाँ—मृनस, ग्रहंकार, बुद्धि एवं चिन् —परम लक्ष्य के लिए ग्रावरयक हैं। इसकी प्राप्ति के लिए बौद्ध ताँत्रिक सहज यान का प्रतिपादन करते हैं। ग्रन्य योगियों ने वज्ययान, कालचक्रयान का प्रतिपादन किया है, परन्तु सहजमार्ग-प्राणाहुति से सम्बद्ध एक चिर्प्राचीन व चिरनवीन शिखा है।

#### ५- उज्जीवन की स्थिति

उत्पर यह स्पष्ट किया जा चुका है कि तम की ग्रवस्था समष्टिके मूल में या प्रकृति के तह में उपस्थित है। इस शक्ति का प्रवाह स्िंट में चिरन्त है जो इसी ग्रन्तिहत पुरुष को फंकृत कर के जागृत करदे, वही प्रक्रिया या प्रमाली प्रामाहृति (Transmission) है। वह प्रमाली जो ग्रन्तमु खी प्रकाश को प्रज्वलित करें - यह उज्जीवन प्रमाली ही 'प्रामाहृति' है। यह उज्जीवन प्रामाणी में स्वतः ग्रसम्भव सा है— या तो परमिवन्दु उसे उज्जीवत करे या गुरू जिसमें उज्जीवन की शक्ति हो।

#### ६- उज्जीवन का प्रभाव

यह उज्जीवन विधि है क्या ? गुरु के अन्दर की तमावस्था की शक्ति प्रज्वलित शिखा सी प्रत्येक अभ्यामी के हृदय से संयुक्त हो जाती है। हृदय एवं विचार ग्रापस में संयुक्त होते हैं। (इच्छा शक्ति के संवेग से अभ्यासी का हृदय भी (Forceless force) के गुंजन से अकृत हो उठता है) ग्रावरण व ग्राव्या अनकता उठती हैं। जैमे ही स्पन्दन का संचार होता है, भौतिक शरीर में हल्कापन आने लगता है, मन में शान्ति का, ठडराव का, ग्रामाम होने लगता है। इड़ा, पिंगला, सुषुम्ना, आठ चक, २३ थेरे, पांच तत्व, ३ गुण, हठयोग की आठ स्थितियां सब कुछ इस स्पंदन शिक्त से सुवासित हो जाते हैं, मुक्त हो जाते हैं, सहज हो जाते हैं।

यह उस महान प्रयास का आरम्भ मात्र है। यह संयोग होता है। अभ्यासी को कुछ नहीं करना होता, सब कुछ गुरु की कृपा एवं स्पंदन से हो जाता है।

#### ७- प्रासाहति एवं परिसाति

प्राणाहुति के परिणाम — (१) प्राध्यादिमक शक्ति को फूंकते से प्रमासियों के तन्त्र जागृत हो जाते हैं (२) मन व प्रकृति में परिवर्तन हो जाता है (३) प्रवृत्ति निवृत्त होने लगती है (४) चेततना की श्रोणी में भी परिवर्तन होने लगता है। प्राणी उच्च बेतन हो जाता है।

#### ५- अनुभूति

प्राणाहुति का अनुभव स्पन्दन की विभिन्न श्रेणियों में होता है। ब्यक्ति का सम्पूर्ण राग निनादित हो उठता है। सम्पूर्ण काया कारण-विहीन हो जाती है और सब कुछ कल्याणमय हो जाता है। प्राणशक्ति का प्रेषण ग्राह्म शक्ति के अनुपार विभिन्न स्तर से किया जाता है। स्पन्दन शक्ति की सहनशीलता एवं धारण क्षमता हो प्राणाहुति की श्रेणी निश्चित कर सकती है।

#### • ६- उपसंहार

अन्त में प्राग्णस्य प्राग्ण का मनम एवं हृदय में सूक्ष्म प्रेथगा जो प्राग्ण की स्थित को प्राग्णस्य प्राग्ण के बराबर कर दे, उसी में लय करदे—प्राग्णाहुति है, जो क्षोग से अक्षोभ में, प्रकाश से तम में, प्रवृत्ति से निवृत्ति में, अधोगमन से उज्जीवन में, अवरग्ण से अवावरग्ण में उत्मुख कर उत्मुक्त कर दे प्राग्णाहुति है । 'न जायते वा मृयते कदाचित्' की स्थिति प्राग्णाहुति की इति है।

STATE OF THE STATE

### गुरू महिमा

(श्री राघेकृष्ण (गुलाल जी) सीतापुर।

गुरु शब्द का साधारए।तं: अर्थ होता है शिक्षा देने वाला । मनो विज्ञान शास्त्रियाँ के अनुसार शिक्षा की परिभाषा के सम्बन्ध में यह कहा गया है कि शिक्षा वह ज्ञान है जिसके द्वारा शिक्षक अर्थात गुरू अपने शिष्य की अन्तर्निहित शिक्षा उभार कर उन्हें पूर्ण विकसित करता है अर्थात् उसके अवगुर्णों व अज्ञान को नष्ट करके उसके आन्तरिक गुर्णों को जगमगा देता है और उसके प्रकाश में शिष्य स्वयं अपने व्यक्तित्व का निर्माण करता है।

यहाँ पर हमारा तात्पर्य ऐसे शिक्षक ग्रथवा गुरू से है जो हमें श्राघ्यात्म की शिक्षा श्रर्थात् मानव जीवन के चरम लक्ष्य प्राप्ति की विधि समक्षा सके । ऐसे गुरू को ही सद्गुरु की संज्ञा शताब्दियों से दी जाती रही है। सद्गुरु की महिमा के सम्बन्ध में कबीर कहते हैं:—

> "सतगुरु की महिमा श्रनन्त, अनन्त किया उपगार । लोचन अनन्त उवाड़िया, अनन्त दिखावणहार ॥

कबीर का कथन हैं कि परमब्रह्म की प्राप्ति के सच्चे ज्ञान मागंपर प्रकाश डालने वाले सद्गुरु की महिमा अपरम्पार है। उसने उनके (कबीर के) साथ असीम उपकार किया है, क्योंकि उसने उनके ज्ञान चक्षु खोलकर अर्थात् उनके अज्ञान का शमन करके उनके अन्तः करण को ज्ञान रूपी प्रकाश से परिपूर्ण कर दिया है। जिससे सहज ही वे परमब्रह्म के दर्शन प्राप्त करने में समर्थ हो सके हैं।

हमारी गुरु विषयक मान्यता का ग्राधार ग्रानत्त (परम ब्रह्म) की प्राप्ति होना चाहिए। हमें कर्मकाण्डके उपदेशकों से सावधान रहने की ग्रावश्यकता है । क्योंकि ऐसे लोग उपदेश खूब देते हैं, सर्व साधारण के सम्मुख उच्चादशों के धुप्राधार भाषण देते हैं ग्रीर महान ग्राचरणों के ढोंग का भी बड़ा ही सफल ग्राभिनय करते हैं, किन्तु उनका स्वयं का ग्रान्तः करण उस ज्ञान की ज्योति से तनिक भी प्रकाशित नहीं होता । वे केवल ग्राप्ते स्वार्थवश गुरु होने का ढोंग करके ग्राप्ते शिष्यों को ठगना मात्र ही जानते

हैं । ऐसे ही लोगों के विषय में तुलसीदास ने कहा है :—
''पर उपदेश कुशल बहुतेरे ।
जे स्राचरहिं ते नर न घनेरे ॥

कबीर ने कहा है कि ऐसे लोग स्वयं तो अपना जीवन नष्ट ही करते हैं साथ ही भ्रपने शिष्य को भी कहीं का नहीं रखते :— जाका गुरु भी श्रधला, चेला खरा निरन्ध ।

म्राधि अन्धा ठेलिया, दुन्यू कृष पड्नत ।।

कहने का तात्पर्य यह है कि स्राध्यात्म की गृढता सीखने के लिए ग्रं के चयन से पूर्व यह निताँत ग्रावश्यक है कि जिसे हम अपना गृरू बनाने का विचार कर रहे हैं वह स्वयं उस ज्ञान से मलीमांति परिचित एवं लाभान्वित है अथवा नहीं । यदि गुरू को परमब्रह्म की प्राप्ति के श्रानस्य का श्रनुभव एवं उस परमानन्य की प्राप्ति के मार्ग का सर्वागींसा परिचय नहीं हैं तो हम आजीवन अज्ञान के गर्त में ही गीते खाते रहेंगे ग्रौर हम कभी भी उस दिव्यानन्द की एक भलक मात्र भी प्राप्त न कर सकेंगे जो ब्रह्मरम्घ से स्रवित होता है। हमारे हाथों में केवल पश्चाताप ही रहेगा। ऐसी अवस्था में प्रायः होता यह है कि शिष्य व गुरू अपने २ स्वार्थ साधन की यूक्तियों में उलभ कर रह जाते हैं। नित्य ही ऐसे उदाहरण हम अपने ग्रास-पास देख सकते हैं। वात्तव में संसार रूपी ग्रथाह सागर जिलमें काम, क्रोध, मद, लोभ, मोहादिक नाना विकराल तत्व आकर्षक एवं मोहक वेष धारण किए विचरण करते रहते हैं ग्रौर तनिक सी ग्रसावधानी मात्र में ही साधक की ज्ञान रूपी नाव की सहज ही हुजा देते हैं । इनसे बचाकर अपने लक्ष्य तक इस अधाह सागर में अपनी साधना तरिणी को सेने की यूक्ति केवल सदगुरु ही बता सकता है, जिसकी प्राप्ति अत्यन्त ही कठिन है । साथ ही साथ यह बात भी कम बिचारसीय नहीं है कि शिष्य बनना भी उतना ही दुरूह है जितना सद्गुरु की प्राप्त । इस नाते में किसी भी पक्ष में स्वार्थ की तिनक भी मात्रा दुग्ध में काँजी के सदश है। गुर्ह और शिष्य के श्रादर्श सम्बन्ध के विषय में कबीर ने उल्लेख किया है:-

> सिख को ऐसा चाहिए गुरु को सरबस देय । गुरु को ऐसा चाहिए सिख का कछू न लेस ।।

धर्म, ईश्वर, श्रात्मा श्रादि ऐसे विषय हैं, जिनके सम्बन्ध में जिज्ञासा मानव की जन्म जात प्रमृत्ति है। श्रयनी इन प्रवृत्ति के वश्चीभूत होकर व इनके सम्बन्ध में श्रज्ञानता के कारण भोना मानव नाना प्रकार से श्रपनी जिज्ञासा की तृश्वित के प्रयास करता है श्रोर श्रज्ञानता वश छोंगियों के कुचक में फर्स जाता है। क्योंकि बनपन से उसके मस्तिष्क में एक विचार 'गुरु श्रिम जान न होई'' श्रायु के साथ साथ पुष्टता प्राप्त करता रहता है। स्वार्थी व लोभी छोंगी व्यक्ति उसका गुरु बन जाता है श्रीर श्रायु में त्त उसका श्रुष्ठ कन जाता है श्रीर श्रायु में त्त उसका श्रुष्ठ कन जाता है श्रीर श्रायु में त्त उसका श्रुष्ठ कन जाता है श्रीर श्रायु में त्त उसका श्रुष्ठ कन जाता है। श्रीर श्रायु में त्त उसका है। परिणाम यह होता है कि उसका भोला शिष्य केवल पश्चाताप व बरवादी ही। प्राप्त करता है। प्रायः तो ऐसा भी होता है कि वह नास्तिक वन जाता है। इस कारण सद्गुरु की खोज में पूर्ण विवेक की परम श्रावश्यकता है। सद्गुरु तो भगवान का रूप होता है। वह तो प्रत्येक प्रकार से श्रपने खिष्य को कल्याणमार्ग का ही निर्देशन करता है। उसे स्वार्थिद से कोई प्रयोजन नहीं होता। समाज में गुक् शिष्य के वंचनापूर्ण सम्बन्धों को देखकर ही तो कबीर का हव्य पुकार उठता है:—

ऐसा कोई नामिले राम भगति का मीत । तन मन सौंपे मिरगज्यूं सूने बिक का गीत।

विद्वानों ने सद्गुरु श्रीर परमद्रद्वा की एकता का प्रतिपादन किया है। ज्ञानमार्गी सन्तों के अनुवार गुरू और भगवान एक ही वस्तु के दो पर्याय वाची हैं। श्रिभिषाय यह है कि गुरू पद प्राप्ति का अधिकारी वही है जिसने अपनी श्रात्मा को परमात्मा के साथ तदाकार कर दिया हो, ऐते ही किसी गुरू के निर्देशन में अपने अहं को सभाष्त्र कर लिया हो। श्रस्तु अहा ज्ञान पिपासुश्चों की सफलता के लिए श्रहम् भाव का नष्टीकरण अपना एक विशिष्ट स्थान रखता है, जो किसी ऐसे सिद्धि गुरू के नार्ग दर्शन से ही सम्भव है। श्रहम्भाव के नष्ट होते ही जीव और ईश्वर क सध्य की दूरी स्वतः घटना प्रारम्भ हो जाती है और हम प्रतिश्रमा अपने लक्ष्य की ओर श्रम्सर होने लगते हैं। सर्वत्र श्रान्य ही श्रान्य की सम्मव नहीं है। कबीर गुरू श्रीर भगवान की एक रूपता एवं भगवद्याप्ति सम्भव नहीं है। कबीर गुरू श्रीर भगवान की एक रूपता एवं भगवद्याप्ति सम्भव नहीं है। कबीर गुरू श्रीर भगवान की एक रूपता एवं भगवद्याप्ति के सम्बन्ध में कहते हैं:—

गुरु गोविन्द तौ एक हैं दूजा यह स्राकार । द्यापा मेटि जीवित मरे, तौ पावै करतार ॥

अर्थात गुरू और भगवान में कोई भेव नहीं है। भगवद् प्राप्ति में अपनी ममत्व बुद्धि ही बःधक है। जो व्यक्ति ग्रहम्भाव को अथवा ममत्व बुद्धि को नष्ट करके जीवित ग्रवस्था में ही सांसारिक बन्धनों (काम, कोध, लोभ मोह मदादिक) के प्रति निसंग या निर्पेक्ष हो जाता है वही भगवद्प्राप्ति का ग्रिथिकारी हो जाता है।

संत दादू ने भी इसी विषय पर कहा है:— "दादू ग्रापा मारे विना, कैंसे मिलै खुदाई ॥"

सद्गुरु की महिमा एवं महानता की सभी सम्प्रदायों के ज्ञान पिपासुग्रों से मुक्त कण्ठ से सराहना की है। चाहे वह निर्मुणोपासक कबीर हों, समुग्गो-पाटक तुलसी अथवा सूर या सूफी मतावलम्बी जायसी देखिये।

> " गुरु गोविन्द दोऊ खड़े, काके लागीं पायँ। बलिहारी गुरु अपने, गोविन्द दियो बताय । कबीर)

"बन्दौं गुरु पद कंज, कृपा सिन्धु नर रूप हरि । महा मोह तम पुंज, जासुबचन रविकर निकर । ( तूलसी )

" बिना गुरू जगत को निर्गुन पात्रा।"

(जायसी)

"वल्लभ नख चन्द्र छटा बिनुसब जग माँहि ग्रंधेरो " (सूर)

श्रन्त में मेरा यही निवेदन है कि सद्गुरु की खोज वास्तव में ईश्वर को खोज है। श्रस्तु सद्गुरु को प्राप्त करके उसके चरणों में निःस्वार्थ भाव से अपना सर्वस्व अर्पण कर दो तुम्हारा मानव जन्म सहज ही घन्य हो जायगा। क्योंकि सद्गुरु के चरण कमलों की रज रूपी मुकर में अपने मन को संवार कर तूलसीदास ने 'रामचरित मानस' जैसे महान ग्रन्थ की रबना की — ''श्री गुरु चरसा सरोज रज, निज मन मुकुर सुधारि । बरनौं रघुवर विमल यश, जो दायक फल चारि ।।'' (तूलसी)

तुलसीदास जी ने गुरु चरएों की महानता की बड़ी ही मार्मिक एवं सुन्दर व्याख्या की है।

> "श्री गुरुपद नखंमिन गन जोती। सुमिरत दिव्य दृष्टि हिय होती।"

गुरु के नख रुपी मिर्गियों की ज्योति बड़ी विलक्षगा है उसके स्मरग्रा मात्र से ही हृदय को दिब्य दृष्टि प्राप्त हो जाती है।

म्रागे वे पुन: गुरु के चरसों की धूलि की महत्ता का उल्लेख करते हुए कहते हैं —

> गुरु पद रज मृदु मंजुल ग्रंजन । नयन ग्रमिय दृग दोष विभंजन ।।

गुरु चरएों की रज एक बड़ा ही मृदुल श्रौर सुन्दर श्रंजन है। यह श्रंजन नेत्रों के लिए श्रमृत तुल्य गुरुकारी है श्रौर इसके प्रयोग से नेत्र जनित समस्त प्रकार के दोष दूर हो जाते हैं। श्रर्थीत् यह चरण धूलि रूपी श्रंजन नेत्रों को निर्मल श्रौर विवेकमय बनाकर समस्त सांसारिक व्याधियों से मुक्ति दिलाने में समर्थ है।

### गुक्रमान किमन , रिष्ट्री व

( इग्रहिक ,फलाछनी इन्हमात्र कि ,ाष्ट्रीविम इन्हीत्र )

,चसिस हे , हिस्पानियात्र हे । चिर उदार । करणानियात्, हे ! चिर उदार । ममन का काथा में सिमडे । इस्से का का इसर । हरने जगती का विवस भार, बाहुबी, तुसकी नमस्कार ।

मन, बुद्ध हृदय के वार पार, बाबूजी, तुमकी नमस्कार

ह्याया था मन पर सन्धनार, मद, लोभ, मोह का बेघुमार। सुम कर के सात्मा को पुकार। हुँट गया सभी मन का मुद्रार, । प्राक्तभम किमहे , बिद्राह

 (5)
 (6)
 (6)
 (6)
 (6)
 (6)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)
 (7)</

, रामर हि । क मध रमाप्त । राकरमम किमकू , किहा व

 ,राष्ट्र प्रमीक्ष कि ग्राप्त दिर इष्ट । राक्रमम क्षिमकू ,किहाइ 1.4

V.,

( 3= )

### गज्ल

( हरिशचन्द्र "हरीश" , शाहाबादी )

किसी को कैफ़ तसब्बर में ग्रगर ग्राया है। हो न हो उसने तुभे बेखुदी में पाया है।

> जर्राज्री हुमा मानिन्द तूर श्राज यहाँ। व्यासे क्यातेरी तवज्जोह ने कर दिखाया है।

सुन तेरा नाम फरिश्तों ने मुँह को चूम लिया। तु अगर घ्यान में आयातो खुदा आया है।।

> यक तेरी जाःत पे श्रपना खयाल इतना है। पहेन के जामये खाकी को खुदा ग्राया है।।

म्रारजू इतनी है म्रपना सा बनाले मुक्तको । जिस तरह तुक्को तेरे पीर ने बनाया है।

> तू है जलवा है तेरा गोज्ञाये तनहाई में । इक्क़ तेरा तुभ्ते इस हद पे "हरिश" लाया है।।

#### संकलित

#### उपासना

उपासना मनुष्य का स्वाभाविक धर्म है। नदी समुद्र से मिलने को मचलती है और मानव हृदय उस अन्त से एक होने के लिए मचलता है जिसने इसे मानवता प्रदान की। जैसे कली के लिए खिलकर फूल बनना स्वाभाविक है, वैसे ही हमारे लिए यह भी स्वाभाविक है, कि ग्रपनी मानवता से ढके ग्रसीमपन को विकसित होकर दिखादें। उपासना विकास है। संकुचित को सीमा रहित करना,स्वार्थ को छोड़ परार्थ की ग्रोर ग्रग्रसर होना, 'मैं' ग्रोर 'मेरा' छुड़ा कर 'हम' ग्रोर 'हमारे' की ग्रादत डाल देना — यह है विकसित होना ग्रोर यही है उपासना का फल। वह प्रेम सच्चा प्रेम, नहीं जिसने भिखारी से दानी न बनाया, वह पूजा ग्रसली पूजा नहीं जिसने ग्ररूप गुर्गातीत की तस्वीर ग्रांखों में न खींच दी, ग्रीर उपासना तो भूठी ही रही ग्रगर छोटे से मानव हृदय में उसने ग्रसीम ग्रनन्त को न बन्द कर दिखाया। मानव रहते हुए मानवता की सीमा को भेद कर मनुष्य को देवस्वरूप बना देना उपासना का ही कार्य है। ग्रपने व्यक्तित्व को छोड़ कर 'वह' हो जाना जिसकी खोज है वही स्वग्नं बन जाना-पही उपासना है।

उपासना मार्ग बड़ा किन है, जितना मृदुल लगता है उतना ही कठोर।
उपासना में स्वार्थ त्याग देना पड़ता है, उपासना में ठोकरें खाना सीखना
पड़ता है। उपासना में कड़ूए को मीठा समक्तकर घीरे-घीरे उसका स्वाद लेना
जानना पड़ता है। उपासना में ग्रांमू लुटाने पड़ते हैं, उपासना में दूसरे का
बन कर रहना पड़ता है। उपासना में व्यक्तित्व नहीं रह पाता।

#### ध्येय:-

लक्ष्य के प्रति वह विकलता जो उसके प्राप्त होने तक हमें सदा वेचैन श्रौर घायल रखती है, उसके लिए ग्राहम-निमज्जन का वह भाव जिस में दुनियाँ में श्रौर जो कुछ है, भूल जाता है, बाहर श्राकर्षण के लिए मन को डावाँडोल करने के लिए कुछ नहीं रह जाता, श्राहमसमर्पण एवं श्राहमोत्सर्ग

जिसके बिना कोई साधना चल नहीं सकती और कोई लक्ष्य प्राप्त नहीं हो सकता, जिसके बिना जीवन ग्रध्या है और सब कुछ दे देने में जो कभी न बुभने बाला एक सुख है उससे शून्य है : यही तो जीवन का ग्रादर्श है ग्रौर इसके बिना मनुष्य में रह क्या जाता है ?

श्रपने जीवन की उच्चता में दूसरों को हिस्सेदार बनाना सच्ची सेवा का लक्ष्मण है । लेकिन प्रत्यक्ष या परोक्ष किसी भी रूप में श्रपने श्रापको प्रशंशनीय उदाहरण के तौर पर पेश करना सच्ची सेवा नहीं।

दुखी को देना भ्रौर सुखी के सुख में प्रसन्न होना उनकी सेवा करना है।

संकट के समय बे समभे बुभे कुछ करने की अपेक्षा शान्त भाव से सहानु— भूति रखना अधिक अच्छा है।



### ''धर्म'

( जगदीश प्रसाद गुप्त, सीतापुर )

धाज धर्म के विषय में ग्रनेक प्रकार से विचार व्यक्त किए जाते हैं श्रीर उसे बहुत ही संकुचित दृष्टि से जन समुदाय के समक्ष रक्का जाता है। उसके वास्तविक ग्रर्थ को जानने का कोई प्रयास ही नहीं करता है। सर्प का शर्थ है ' थारपति स: धर्मः, जो धारण किया जाय वह 'धर्म' है।

नास्तिक दर्शनों में चार्वाक दर्शन की गर्मामा होती है। उसके मन में विहातिरिक्त ग्रात्मा का ग्रस्तित्व नहीं है। प्रत्यक्ष के ग्रतिरिक्त कोई प्रमार्म भी महीं है। ग्रतः उसके लिए लौकिक जीवन में ग्रंथं संग्रह, भोग, वैशिष्टय,ग्राविपत्य, यश्च, उत्कर्ष ग्रादि प्राप्त करना ही कर्म का स्वाभाविक लक्ष्य हो सकता है। उसकी दृष्टि में धर्म लौकिक जीविका का साधन मात्र है। उससे मनुष्य के पन में ग्रन्थ विश्वास, भय, परावलम्बन तथा भूठी ग्राश्चा का जन्म होता है उसके कृत्सार व्यक्तित्व का जिस कर्म से लौकिक उत्कर्ष सिद्ध हो, वही 'धर्म' है।

जन सम्प्रदाय देहातिरिक्त भ्रास्मा को स्वीकार करते हैं। पुनर्ज नम भीर परलोक भी मानते हैं। उनके म्रनुसार पुण्य विशेष से निर्मित देहारमभक, मुद्गल नामक परमाशुद्रों को ही 'धर्म' कहते हैं। पुण्य ही धर्म नहीं है, उससे उत्पन्न परमाशु 'धर्म' हैं। इससे हमें प्रेरशा मिलतों है कि हमें पुण्य कर्म करना चाहिए।

बौद्ध सम्प्रदाय में धर्म शब्द बहुत ही ब्यापक ग्रर्थ में प्रयुक्त हुआ है। उनके मत में आहमा, विज्ञान सब क्षांग्रक हैं। धौर अन्ततः सबका उच्छेंद-शून्यता ही निर्वाग्य है। पाँचों स्कत्थों को ही धर्म कहते हैं। प्रचलित भाषा में कहना हो तो व्यवहार में ग्रहिसा और निर्वाग्य प्राप्ति के उपाय मात्र को धर्म कहते हैं। उत्तर ज्ञान में पूर्व ज्ञान की वासना ग्राती है उसको धर्म कहते हैं। ज्ञान क्षिण्य है। वे जब नष्ट होते हैं तब ग्रपनी एक वासना छोड़ जाते हैं। वह भी ज्ञान के साथ बदलती रहती है। इस विज्ञान-परम्परात्मक जीवन में जो ग्रार्य सत्य के ज्ञान के श्रनुसार ग्रथित बुद्ध के श्रनुभव के श्रनुसार बासनायों उत्पन्न होती हैं, वही धर्म है। दुःख, क्षिण्यकता, स्व लक्ष्य ग्रीर शून्य-

ये चारों आर्य-सत्य हैं। जब इनके अनुभव के अनुकूल ज्ञानधारा प्रवाहित होने लगती है तब उसको 'धर्म' कहते है।

न्याय दर्शन के प्रगोता श्री गौतम के मत में धर्म ग्रात्मा का एक विशेष गुगा है। वह विहित कर्म से ग्रथवा शुभ प्रवृत्ति से उत्पन्न होता है।

वंशेषिक दर्शन के प्राणेता महिष क्याद का मत है कि जिस कर्म से मनुष्य इस लोक में श्रभ्युदय और अन्त में निःश्रेयस प्राप्त कर लेता है, उसका नाम धर्म है।

सांख्य प्रगोता किपल ने सत्कर्मजन्य ग्रन्त:करण की एक विशेष वृत्ति को घर्म माना है। जिस शारीरिक, मानसिक ग्रथवा बौद्धिक कर्म के द्वारा ग्रन्त:करण में वैराग्य, शान्ति ग्रादि का उदयहों ग्रीर विवेक का प्रकाश हों, उसी को धर्म कहते हैं। प्रकृति के विचार, विलास से ग्रनासक्त करके पुरुष को ग्रपन स्वरूप बोध के ग्रनुकूल ग्रन्त:करण को निर्मित करने वाला कर्म ही 'धर्म' है।

योगाचार्य पतंजिल के मत में वृत्ति को क्लेशानुवेध से बचाकर समाधि के उपयुक्त बनाने ग्रौर पुरुष को निरोधोन्मुख करके स्वरूपावस्थित करने में सहायक जो कर्म है उसे धर्म कहते हैं।

पूर्व मीमांसा के प्रशोता जैमिनि के मत में धर्म उसे कहते हैं, जिसे बेद न हमारे कत्याश के लिए साधन के रूप में वर्शन किया है । वह है यागदि रूप किया कलाए। वेद से यज्ञ यागदि को ही 'धर्म' कहा गया है।

वेदान्त दर्शन के प्रसोता व्यास के मत में अन्तःकरसा की शुद्धि के साधक कर्म को ही धर्म कहते हैं। उन्होंने लोक हितकारी कर्म को भी धर्म कहा है।

धर्माचार्य मनु ने जीवन में दस पदार्था के घारण को 'धर्म' कहा है। धृतिः क्षमा दशेऽस्तेयं शोचिमिन्द्रय निग्नह् । घीविद्या सत्यमकोधो दशकं धर्म लक्षणम्। (मनुस्मृति) ६ ६०)

महाभारत के मत से धर्म वह वस्तु है जो प्रास्तिमात्र के भरस्-पोषस्त धारस्त त्रधात योगक्षेम विधान में समर्थ हो । स्रभिप्राय यह है कि यह मनुष्य जीवन प्राप्त होना श्रत्यन्त दुर्लभ है। यह जन्म प्राप्त करके यदि मनुष्यत्व की रक्षान की जाय तो पुनः जड़त्व की प्राप्ति हो जाती है। धर्म इसकी चेतना को प्रबुद्ध करता है, जगाता है, अधर्म जड़ता की श्रोर भोंकता है। प्राप्त मनुष्यस्व की रक्षा श्रीर प्राप्तव्य परमेश्वर की प्राप्ति धर्म के द्वारा ही होती है। वस्तुत: यही योगक्षेम है। वस्तु के वस्तुत्व को सुरक्षित रखना श्रीर विकसित करना धर्म का काम है।

भरहाज ऋषि के मत में जिस धर्म से तमोगुरा का हास ग्रीर सत्वगुरा का प्रकाश हो उसे 'धर्म' कहते है।

याज्ञवल्क्य मुनि के मत में यज्ञ, सदाचार, दम, ऋहिंसा, दान, स्वाध्याय स्नादि देश काल-सापेक्ष धर्म है और योग द्वारा स्नात्म दर्शन परम धर्म है।

ं इतिहासविद् ग्राचार्यों का श्रिभमत है कि परम्परागत सदाचार ही धर्म का श्रोष्ठ लक्ष्मा है।

देविष नारद के मत में महापुरुष की आज्ञा के अनुरूप कर्म ही 'धर्म' है।

श्रागिरा ऋषि के मत में भगवान के प्रति श्रापित कर्म ही धर्म हैं। इस लक्ष्मण में एक विशिष्ट पद्धित स्वीकार की गई है। इसमें कर्ता के श्रिधकार, शास्त्र प्रमाण, महापुष्प के उपदेश श्रथवा कर्म के स्वरूप पर बल नहीं दिया गया है। जहाँ कर्म प्रभु प्रसन्नता के लिए है, वहाँ धर्म है श्रीर जहां संकीर्ण स्वार्थ के लिए है, वहाँ नहीं।

स्वामी विवेकानन्द के अनुसार धर्म अनुभूति की वस्तु है। मुख की बात, मतवाद अथवा मुक्ति मूलक कल्पना नहीं है—बाहे यह कितनी ही मुन्दर हो। श्रात्मा की बम्हस्वरूपता को जान लेना, तद्रूप हो जाना—उसका साक्षात्कार करना—यही धर्म है। धर्म केवल सुनने या मान लेने की चीज नहीं है, समस्त मनप्राण विश्वास के साथ एक हो जाय—यही धर्म है। 'धर्म' का अर्थ है आत्मानुभूति, परन्तु केवल कोरी बहस, खोखला विश्वास, अंधेरे में टटोल बाजी तथा तोते के समान शब्दों को दुहराना और ऐसा करने में धर्म सम्भना एवं धार्मिक सत्य से कार्य में राजनीतिक विष दूं जिकालना—यह सब धर्म विल्कुल नहीं है।

सहज-मार्ग के प्रवर्तक पूज्य बाबूजी ने कितने स्पष्ट एवं पक्षपात रहित शब्दों में लिखा है कि धर्म जो सामान्यतया ईश्वर ग्रौर मनुष्य के बीच एक कड़ी माना जाता रहा है ग्रब एक बाधा बन गया है। ईश्वर किसी धर्म या सम्प्रदाय के बाड़े में नहीं मिलता। वह कुछ रूप श्रीर रीतियों में ही सीमित नहीं है। न वह धार्मिक पुस्तकों के पठन मात्र से ही खोजा जा सकता है। उसको तो हमें अपने हृदय की गम्भीरतम गहराई में ही खोजना पड़ेगा। मोक्ष मार्ग पर चलने योग्य बनाने के लिए धर्म प्रथम साधन है। धर्म का अस्त ही आध्यात्मिकता का उदय है। श्राध्यात्मिकता का श्रस्त वास्तविकता का उदय है तथा वास्तविकता का श्रस्त ही यथार्थ श्रानन्व है।

सृष्टि के प्रारम्भ से ही ईव्वरोपासना तथा वाह्य जगत में निहित रहस्यों की खोज करके मुख्य तत्व को ग्रहण करना मानव जाति की सर्व प्रथम चेष्टा रही है। यही धर्मा की उन्नित का कारण है। हमने धर्म को कल्ल में दफना दिया है, केवल हम धर्म के नाम पर तालियाँ बजाते हैं ग्रीर कुछ भी नहीं करते हैं। बाह्य रूप एवं शास्त्र विधि ही केवल मात्र देखने के लिए शेष है जिनका पालन धर्मी परायणता ग्रथवा कट्टरता एवं लगाव के साथ बिना वास्तविकता के संयोग के किया जाता है। बास्तविकता के प्रति हमारे विध्वास का ग्रन्त हो चुका है। इसका मोड़ केवल मूर्तियों एवं शास्त्रों के रूप में दिया गया है। शनैः शनैः इसने हटधर्मी ग्रीर पक्षपात को जन्म दिया है। जो दुर्भाग्यवश वर्तमान धर्म की एक स्थायी दशा हो गई है। ग्रविचारपूर्ण निर्ण्यों के प्रति हमारा श्रन्थ विद्वास वास्तविकता के प्रति ग्रन्थकार में रखता है ग्रीर ग्रप्रत्यक्षतः हम ग्रवन ग्रन्दर ग्रन्य रूपों एवं विधियों के प्रति हमारा श्रन्थ विद्वास वास्तविकता के प्रति ग्रन्थकार में रखता है ग्रीर ग्रप्रत्यक्षतः हम ग्रवन ग्रन्दर ग्रन्य रूपों एवं विधियों के प्रति हमारा श्रन्थ विद्वास वास्तविकता के प्रति ग्रत्यकार में रखता है ग्रीर ग्रप्रत्यक्षतः हम ग्रवन ग्रन्दर ग्रन्य रूपों एवं विधियों के प्रतिकों के विरुद्ध घृणा का भाव विक्रिसत करते हैं। परिगाम स्वरूप विभिन्न धर्मों के श्रनुयायिथों में भगई एवं ईप्या होती है।

इस प्रकार धर्म जो मूलतः मनुष्यों के सम्बन्ध जोड़ने का कार्य करता था, इन संकुचित पक्षपातों के कारण अब एक दूसरे को प्रथक रखने का साधन हो गया है धौर ग्रन्ततः ईश्वर से भी। ग्रतएव हमें धर्म के स्तर से ऊपर उठना है ग्रीर ग्राच्यात्मिकता के क्षेत्र में पदार्पण करना है जो सभी धर्मों, सामाजिक एवं जातीय ग्रविचारपूर्ण निर्णयों के ऊपर है। ग्रीर सही रूप में सर्व मान्य है।

#### PART OF THE PART O

( & & )

#### अनन्त यात्रा

[ इस स्थाई स्तम्भ के ग्रन्तर्गत श्री 'बाबू जी' और सुश्री करतूरी चतुर्वेदी के बीच पत्र-व्यवहार क्रमशः प्रकाशित किया जा रहा है। इसमें श्रध्यात्म एवं ब्रह्मविद्या सम्बन्धी साधना में ग्रभ्यासी की प्रगति का एक सम्यक् व्यवस्थित जास्तिक विवरण प्रस्तुत है। उक्त विद्या को वैज्ञानिक श्रध्ययन एवं श्रनुप्तन्धान के लिये सुत्रभ करते की हिंदर से इस विस्तृत पत्र-व्यवहार का यथातथ्य प्रकाशन महत्वपूर्ण होगा। क्रमागत— सम्पादक ]

पत्र संख्या ५४

शाहजहाँपुर ३-२-५०

त्रिय बेटी कस्तूरी

खश रही

पत्र तुम्हारा मिला। यह बड़ी अच्छी बात है कि तुम्हारे ध्यान में निर्फ 'मालिक' ही है। अभ्यासी को सिर्फ 'मालिक' से ही गरज होना चाहिये - इसी से सब कुछ हो जाता है। मेरी कुछ आदत ऐसी हो गई है कि हर शख्स की तरक्की में बताता चलता है। ऐसा आयर किसी सिखाने वाले ने नहीं किया। कहीं-कहीं पर hint हमारे गुष्ठ-महाराज जारूर दे जाते थे। अब यह मेरी समक्ष में नहीं आरहा है कि मैं यह ग़लती कर रहा हूँ या यह ठीक है। मैं चीजा ही क्या हूँ ? बड़े बड़े उच्च महारमाओं ने यह नहीं किया है। मेरे गोचने से यह समक्ष में आता नहीं - ग्रंब मैं यह बात किसी से पूछूँगा-चीब जी से भी और मास्टर साहब से भी। देखों उनकी राय क्या पड़ती है और तुम्हारे समक्ष में अगर आ जाये तो तुम भी जिखना ताकि में सही बात करने लगूँ।

पाँच Circle या ग्यारह Circle या इसके बाद भी श्रीर जो कुछ भी है या जो कुछ भी मेरी समक्त में श्राता जाता है मैं दूसरों को जाबानी या तहरीरी ( लिखित रूप में ) बताता जाता हूँ ताकि मेरे बाद दूसरे लोगों को इससे श्रागे मालूम करने का भौका मिले श्रीर मुक्ते जो मालूम हो जाये वह श्राम सीने में छिपा कर न ले जाऊं श्रीर भाई एक बात यह भी है कि लोग जितना सीखते जाते हैं उसको कहीं काफी ग समक बँठें। श्राभी तक तो भाई जहां तक मेरी निगाह पहुँचती है, यही हुमा है कि जरा सी हालत

कहीं पैदा हो गई स्रोर कुछ शान्ति निखर स्नाई वह अपने आपको पूर्ण समस्ति लगे स्नोर बिल्कुल ऐसा ही हुस्ना है "जिसको मिल गई गांठ हल्दी की, वह यह समका कि हूँ मैं पंसारी ।" और मुक्तको उसका छोर न मिला-पूर्ण होना किसको कहते हैं ? कुछ बानें मैं मास्टर साहब के खत में लिख रहा हूँ वह स्नपने जानने के लिये उनसे पड़वा कर सुन लेना इसलिये कि तुम भी ट्रेनिंग का काम कर रही हो स्नौर करोगी।

> तुम्हारा शुभ वितक रामचन्द्र

पत्र संख्या ८६

लखीमपुर

परम पुज्य तथा श्रद्धेय श्री बाबू जी

२७-२-४०

सादर प्रसाम !

मेरा पत्र मिला होगा। मेरी हालत फिर बदली हुई लगती है। "मालिक" की कुपा से सब हालतों का अन्तर कुछ न कुछ मालूप ही पड़ता चल रहा है। अब जो उदासी वाली हालत पहले कभी थोड़ी देर को आ जाती थीं। अब वह हर समय रहती है। अब तो हर काम करने से पहले यह ख्याल नहीं रहता है कि यह काम करना है और न काम करने के बाद यह ख्याल ही रहता है कि क्या काम किया? काम करने के बाद फिर उदासी वाली हालत ही रहती है। हर काम उदासी की हालत में ही हो जाते है और न जाने क्यों उदासी वाली हालत में फैठी हुई लगती हूँ। अब शरीर का तो यह हाल हो गया है कि यदि चाहूँ तो इसकी आराम-तकजीफ का एहसास होता है अन्यथा नहीं।

श्रव न जाने क्या हो गया है कि श्रपनापन तो संसार में किसी से लगता ही नहीं। हाँ केवल एक से श्रपनापन हो सकता है परन्तु श्री वाबू जी लिखते हुये डर लगता है, शौर फिर भी 'श्राप' तो सदा से ही मेरे श्रवगुएों को क्षमा करते श्राय हैं, इसलिये लिखे देती हूँ कि सच तो यह है कि श्रपनेपन का एहसास श्रव शायद 'मालिक' के प्रति भी समाप्त सा है, परन्तु फिर भी उसके बिना चंन न है न होने दूँगी। हाँ, क्रायदा में कुछ, फर्क हो गया है। पहले जैसे बार बार यह करती थी कि सब काम 'मालिक' ही कर रहा है श्रीर में 'उसकी' याद में मस्त हूँ। परन्तु श्रगर श्रव यह करूँ तो तुरन्त

भारीयन ग्रा जाता है। परम स्नेही श्री बाबू जी सच तो यह है कि मै 'उसकी' याद में मस्त हूँ के बजाय 'वह मेरी याद में मस्त है' निकलता है । यही मालूम पड़ता है कि 'वह' बहुत प्रेम से मेरी याद कर रहा है। यहाँ तक कि अवसर मुक्ते यह मालूम पड़ता है कि मेरा मन लिंचा जा रहा है और अब कुछ यह भी हो गया है कि द्नियां में न अपनी न किसी की कूछ जाति-पाँति नहीं लगती है, या यों कहिये कि ग्रब जाति-पाँति का भेद केवल नहीं के बराबर रह गया है। ग्रब कभी-कभी सोते में भी working होता हम्रा मालूम पंडता है। श्री बाबू जी कृपा करके अपनी इस बिटिया को माफ कर दीजिएगा क्योंकि कोई कोई बात इस पत्र में Etiquette के बाहर लिख गई हैं, कूछ बदतमीजी सी हो गई है। अब अाज से हालत कुछ बदली हुई है। होली की बहुत बहुत बघाई है, यद्यपि वैसे मुफ्ते नहीं देनी चाहिये थी, परन्तु म्रापको बधाई देने को मैं स्वतन्त्र हुँ । Working मजे में चल रहा है। एक शिकायत मुक्ते यह है कि मैं 'उसकी' याद जितनी चाहिये उतनी नहीं कर पातीन सब काम उदासी की हालत में होते हैं और बिल्कुल यह नहीं मालूम पड़ता कि कौन कर रहा है। जैसे खुद हाथ उठाने पर एहसास नहीं रहता कि किसका हाथ है, ऐसे ही सब कामों का हाल है । कृपया यह बतलाइये कि में याद कैसे र श्यू इसीलिये किसी न किसी तरह से ग्रब तक याद होती जारही है परन्त्र बड़ी मुक्किल से। वैसे "मालिक" की जैसी मर्जी। हमारे पूज्य मास्टर साहब व ताऊ जी की खूब उन्नित हो, ऐसी कृपा रिखयेगा क्योंकि उनका भ्रापको बिटिया पर बड़ा एहसान है।

> द्यापकी दीनहीन सर्व साधन विहीना पुत्री कस्तूरी

पत्र संख्या ८७

शाहजहाँपुर

प्रिय बेटी करतूरी

**X**—३—**X** o

#### शुभाशीर्वाद

पत्र तुम्हारा मिला जो २७ फरवरी का लिखा हुमा था। उदासीनता की हालत रहना म्रच्छा है। हर काम करने से पहले भ्रीर छोड़ने के बाद ख्याल न रहने के मानी यह हैं कि भ्रागामी संस्कार बनना बन्द हो चुके हैं। सुमने लिखा है कि उदासी की हालत में फैलाय माजूम होता है, पर नुम्हारा

self expansion है जो तुम्हारी हिण्ट से महसूस होता है । यह हालत अभी श्रीर बढेगी, श्रमी लय-ग्रवस्था पूर्ण रूप में पैदा नहीं हुई है। इसके पैदा होते का इन्तज़ार है-उसके symptoms मैं पहले से बताना नहीं चाहता ( इसलिये कि तूम उसका हालत पैदा होने से पहले ख्याल न बाँघ दो । यह हालत जब well developed हो जाती है, और लय-प्रवस्था ग्रपने पूर्ण रूप में ग्राकर अपनी ग्रवस्था को भी उसमें लया कर देती है, उस वक्त भोग की शकल बदल जाती है। इसमें देर नहीं मालूम हो रही है। ईश्वर जल्द देगा। उसका नतीजा भी तुम्हें बता दूँ मगर उससे ग्राफ़सोस नहीं होना चाहिये। जो बात में कहना चाहता है वह तुम्हारे लिये है, इसलिये कि जिस तर्जी ग्रौर तरीक़ों से तूम इस हालत पर ग्रा रही हो उसका नतीजा। यह होता दिखाई देता है कि पिछले संस्कार खत्म होने के लिये 'मूफे' भी भोगना पड़ेगा म्रथात् कुछ तुम भोगोगी कुछ 'में'। स्रब यह डर है कि मैं प्राने संस्कार भी भोगूँ और तुम्हारे भी भोगूँ, गोया double working हो गया ऐता नहीं है। मेरे संस्कार मेरी एवजा में मेरे गृह महाराज ने भोगे हैं। भक्ति के लिहाज से इसका श्रक्तिया कहाँ तक ग्रदा किया जावे मगर Law of Nature क लिहाज से 'वह' ऐसा करने से मजबूर थे। इसी तरह मैं भी मजबूर हुँगा। अब अपनी कैंफियत सुनो कि जब तुम अपने संस्कार से खाली हो गई तो जिल्दिमी कायम रखने के लिये दूसरों के संस्कार तुमको भोगने पड़ेंगे । जब तक कि कोई खास Personality अपनी ऐसी हालत पैदा नहीं कर लेता कि उसके सिखाने बाले को भोगना न पड़े, सिखाने बाला बिना ताल्लुक लोगों कें संस्कार भोगता है । इस इत्माने में गृर बनना बहुत श्रासान है । जहाँ किसी के कीर्तन की लय अच्छी मालूम हुई, दूसरे ने उसको गुरु कर लिया श्रौर वह भी खूश हो गये कि 'वाह चेला मिल गया ।' किसी ने अपनी इज्जत बढाने के लिये ईश्वर का ज्ञान सिलाने के बहाना चेला बनाना शुरू कर विया ग्रौर किसी ने ग्रयना गोल बढ़ाने के लिये 'ईश्वर' के नाम पर भीख माँगना शुरू कर दिया निकारपतार जामाना की हो रही है । गुरुग्राई इतनी मुश्किल चीज़ है कि ईश्वर ही जानता है, श्रीर भाई मैं इसलिये गुरु नहीं बन सका कि उस मूरीबत को कौन भोगेगा जब कि बिरादराना तौर पर तालीम देने में इन दिवकतों का सामना हो रहा है। मेरा ख्याल यह है कि गुरु वनकर ग्रगर चेला को भवसार पार न उतार सका या कम से कम उसकी तरकती

का रास्ता न खोन निया तो ऐसे गुरु के लिये इतनी बड़ी सज़ा मिलती है कि मुमिकन है कि वह एक हज़ार जन्म तक कम से कम अन्धेरे में पड़ा रहें। यह बात स्वाधियों को सुनाने वाली है जो ईश्वर के जीवों को इतना धोखा दे रहे हैं जिसका नतीज़ा यह हो रहा है कि वह (यानी चेले) सैकड़ों वर्ष ईश्वर की बादशाहत के किनारे नहीं पहुँचते। मैं सबसे ज्यादा दोष उन गुरुग्नों को देता हूँ जिन्होंने चेलों का परलोक बिगाड़ दिया।

मैं इस इबारत का मतलब नहीं समक्ष सका कि अपनेपन का एहसास . अब शायद 'मालिक' के प्रति भी खत्म सा है ।' इसको अगले पत्र में Explain कर देना । तुमने जो यह लिखा है कि 'वह मेरी याद में मस्त रहता है।' इसके बारे में कबीर साहब ने लिखा है कि 'मेरा राम मुक्ते भजे जब, तब पाऊँ विश्वाम ।''

तुम्हें मालूम है कि जाति-पाँति किसकी नहीं होती ? संन्यासी की। वह वर्ण व्यवस्था से परे हो जाते हैं श्रीर यह एक हालत है जिसको वैराग्य का Essence कहना चाहिए। यह चीज जब परिपक्ष हो जावे तब संन्यास लेने का इन्सान श्रीधकारी होता है, मगर श्रांज कल बिना मेहनत किये हुये श्रासानी से संन्यासी हो जाते हैं। कहो इस जमाने में सन्यास कितना श्रासान हो गया है। यह क्यों ? बाबा जी को ग्रांने चेलों की तादाद बढ़ानी थी।

1

तुमने जो मस्टर साहब और चौबे जी की सिफ़ारिश की है तो हमें खेद है कि तुमने हमारी सिफ़ारिश क्यों नहीं की : तुम कहोगी कि आपकी सिफ़ारिश मैं किससे करती : इसका जबाब यह है कि जिसमें तुमने इन दोनों की सिफ़ारिश की । किननी अवस्में की बात है कि जिस शहस में कहानियत न रही हो उसकी उन्नित की सिफ़ारिश न की जाये और जिनमें कहानियत हो उनकी सिफ़ारिश की जाये : प० रामेश्वर प्रसाद का यह कहना है कि जिन की तुम किफ़ारिश करती हो : उनके लिये तुम खुद क्यों नहीं करतीं । तुमने जो अपनी हालत पिछले पत्र में लिखी थी वह बहुन अच्छी थी : पंडित जी उसके लिये तुम्हें बधाई देते हैं । तुमने जो यह शिकायत की है कि मैं "उसकी" याद जिननी चाहिये उतनी नहीं कर पाती ।" मुफ़े भी यह शिकायत हमेशा पही है । जब मुफ़े अपनी शिकायत दूर करने का कोई नुस्खा न मिला तो तुम्हें क्या बता के । लखीमपुर ११**–३–५०** 

परम पूज्य तथा श्रद्धेय श्री बाबू जी

सादर प्रशाम !

कृपा पत्र श्रीपका ग्राया, पढ कर प्रसन्ता हुई। 'मालिक' की ग्रपने ऊपर श्रहेत्की कृपा का कहाँ तक धन्यवाद दिया जा सकता है, बस 'उसकी' ऐसी ही कृपा इस गरीबिनी के ऊपर बनी रहे यही 'उससे' प्रार्थना है । ग्रापने लिखा है कि "मैं हर शस्स की तरक्की बताता चलता है, समफ में नहीं ग्राता कि मै यह गलती कर रहा हैं" परन्तू शायद किसी Dictate में जो पूज्य समर्थ महात्मा श्री लाला जी का आपके लिये था कि "तूमसे कभी गल्ती होही नहीं सकती।" मेरी समक में इसमें भी "मालिक" की हम सब सीखने वालों पर कोई न कोई ग्रहेतुकी कृपा छिपी होगी ग्रौर फिर समर्थ महात्मा श्री लाला जी के समान तो न कोई हस्ती हुई है ग्रीर न होने की ग्रामा है। जब ंवे' ग्रापमें पूर्ण रूप से merge हैं तथा 'ग्राप' उनमें फिर सल्ती का सवाल ही कहाँ रहा ग्रीर ग्रापका ऐसी बातें कहना भी हम सब के लिये बड़ा शिक्षा प्रद है। हाँ, मेरी यह प्रार्थना है कि यदि हो सके तो जो कड़े संस्कार हों वे मुफ्ते दे दीजियेगा वैसे जो शापकी इच्छा भीर भापने जो यह सब लिखा है कि भें इसलिये गुरु नहीं बन सका। यह सब या इस पत्र में सब सत्सगियों के लिये बड़ा ग्रच्छा उपदेश है। पूज्य श्री बाबूं जी ग्रापने दीन गरीबिनी पर ग्रब तक कितनी कृपा की है और कितनी श्रीर करेंगे, यह शब्दों के परे है। मैंने जो यह लिखा था कि ग्रपनेपन का एहसास शायद 'मालिक' के प्रति भी खत्म सा है. उसके केवल यही ग्रर्थ हैं कि मैं तो ग्रब यह भी भूल गई हूँ कि 'मालिक कौन है, कैसा है।'' परन्तु यह जरूर है कि चाहे 'उसे' भूल गई हूँ, चाहे जो हो, परन्तु देखती हूँ कि चैन तो एक क्षरा भी 'उसके' बिना पड़ता नहीं । जब से प्रापको यह पत्र लिखा था तब से उदासी वाली हालत में कुछ ग्रौर वृद्धि हो मई है और अब तो एक तरह से मुर्दा वाली हालत रहती है और ऐसा लगता है कि अब यह मूर्वा वाली हालत मुक्तमें बसी जा रही है। और अब कुछ यह हो गया है कि याद जो Natural हो सो हो परन्तु कभी-कभी बार बार कोशिश करने से तिबयत भारी हो जाती है। श्रब मुर्दा वाली हालत तो सोते में भी मालूम पड़ती है यहाँ तक कि कभी-कभी तो लेटने ग्रीर चलने-फिरने में कोई

श्रन्तर नहीं मालूम पड़ता। न जाने क्या बात है कि श्रब तक का मेरा जीवन एक स्वप्न की तरह बीत गया बल्कि अब तो क़रीब-क़रीब भूल ही गई है और अब न जाने क्या है मुक्ते नहीं मालूम। अब तो जैसे 'मालिक' के लिये यह भूल गई हूँ कि कौन है, कैसा है। यही हाल खूद अपने लिये भी हो गया है। यहाँ तक कि जब 'श्राफताबे मारिफत' या हिन्दी वाली प्रार्थना गाती हुँ तो प्रेम वगैरह तो दूर रहा, यह तक ध्यान नहीं रहता कि किसकी तारीफ गारही हैं उस 'मालिक' का ही ध्यान नहीं रहता, खीर कोशिश कुछ न कुछ जारी है फिर 'मालिक' की जैंसी मर्जी। ग्रव न जाने क्यों जब मैं पूजा करती होऊँ तो यदि कोई चीज भीतर गिर पड़े या कोई जोरों से चिल्ला देता है तो ऐसा लगता है कि दिल पर बड़ी जोर का धक्का लगा है। पूज्य श्री बाबु जी आप तो खूद इतने कमज़ोर हैं, आपके पेट में सदा तकलीफ रहती है और फिर ग्राप मेरे संस्कार भी भोगेंगे, इसके लिये ग्रापको केवल कोटिश: हार्दिक धन्यवाद के ग्रौर क्या कह सकती हूँ क्योंकि ग्रापने Law of Nature कह कर मुफे लाचार कर दिया है। यह ग्रब देखती हैं कि सब काम जैसी ज़रूत होती है वैसा कुछ कुदरती ग्रपने ग्राप हो जाते हैं। श्रव मैं कभी-कभी नाराज भी हो जाती हैं डाट भी देती हैं परन्तू मुभे कुछ खास माजूम ही नहीं पड़ता। ग्रीर न कुछ ग्रफ़ सोस ही लगता है। ग्राज हालत फिर कुछ बदली हई लगती है । अब मुर्दा वाली हालत में फैली हुई मालूम पड़ती हूँ । पूज्यवर श्री पापा के चरगों में मेरा सादर प्रगाम कहते हुए बधाई के हेतू बहत-बहत घन्यवाद दे दीजियेगा ग्रीर कह दीजियेगा कि भाई बधाई की ग्रधिकारिगी मैं नहीं बल्कि ग्राप (श्री बाबू जी) हैं।

श्राप कहते हैं लय श्रवस्था पूर्ण रूप में श्रा जावे परन्तु यहाँ तो यह हाल हो गया है कि श्रव तो मुक्तमें लय श्रवस्था मालूम ही नहीं होती । यहाँ तक कि बार बार श्रभ्यास करने पर भी नहीं श्राती । क्या करूँ, लाचारी है। मालिक की जैसी मर्जी । श्रापकी दीन-हीन, सर्व साधन विहीना पूत्री कस्तूरी

पत्र संख्या ८१

लखीमपुर

परम पूज्य तथा श्रद्धोय श्री बाबू जी,

१६-३**-५**0

सादर प्रगाम!

न्नाशा है ग्राप सकुशल ग्रीर ग्राराम से पहुंच गये होंगे। मैं यह देखती

( १०३ )

हैं कि स्राप जब स्राते है स्रौर चले जाते हैं तो भीतर की स्राग में कुछ दिनों को थोड़ी तेजी ग्राजाती है, ग्रीर ग्रब की से तो जब से ग्राप गये हैं तो पहले जी पाँच दस मिनट पूजा में तबियत लग जाती थी वह भी खत्म हो गई। शब तो एक घन्टा जो सबेरे की पूजा के लिये श्रब तक मैंने रक्खा है बम वेचैंनी से इधर उधर किसी न किसी तरह 'मालिक' की याद की कोशिश में कट जाता है, परन्त्र सिवाय लढी घसीटने के ग्रीर कूछ नहीं मिलता। खंर मालिक की जैसी मर्जी । आज कल तो बस यह है कि यदि दिन भर दूसों को पूजा कराती रहें तो ऐसी अच्छी और हल्की तिबयत रहती है कि कहना नहीं। जैसा मैंने पहले लिखा था कि अपने अन्दर हर समय एक ईश्वरीय धारा बहुती हुई मालूम पड़ती है परन्तु अब तो उस घारा में फैनी हुई मालूम पड़ती हैं। जैया मैंने लिखा था कि मुक्ते यह अम हो जाता है कि मेरी कोई दशा है भी कि नहीं कि केवल स्थाल ही है परन्तू फिर मैं Suppose कर लेती थी कि मेरी हालत है जारूर ग्रौर ग्रब तो इसकी भी याद नहीं रहती है। ग्रब तो यह हालत है कि हर समय खालिस तबियत बड़ी अच्छी मालून पड़ती है। यह खालिस तिबयत ही अब दिन भर या हर समय की हालत अपने आप ही रहती है। भाई सच तो यह है कि अब नाते-रिश्तेदारी का डोरा भी कटा हम्रा मालूम पडता है जैसा कि ग्रापने कहा था। ग्रंब तो यह खालिस हालत कभी-कभी तो ग्रंपने में से फैलती हुई लगती है । Self-Surrender का भी यह हाल है कि ग्रज उसका ध्यान तक अच्छा नहीं लगता। अब बताइए इसका क्या इलाज हो ? बस अब तो यह पूजा है या रूपाल रहता है कि यह बिल्कूल खालिस चीज बैठी है श्रीर इसी से अच्छा लगता है। अपने अन्दर हर समय एक बहाव सा लगता है। जो उदासी की हालत दिन भर रहती थी वह अब कुछ रूप बदले हुए है, शायद कुछ गाहापन ग्रा गया है। ग्रापने एक बार लिखा था कि मन में जाग्रित पैदा हो गई है और तब इसका मुक्ते एहसास भी था परन्तू अब तो मैं कहती हैं कि मन पहले से भी गाढ़ी निद्रा में सो गया है क्योंकि स्रब मैं देखती हैं कि न तो इसमें तेजी रह गई है, न जोश है। मन मरा सा हो गया है। यह जारूर है कि हर समय ''जैसी मालिक की मर्जों'' यही निकलता रहता है। पुज्य बाबू जी मुक्ते तो न कोई हालत चाहिए और न कुछ बस केवल 'मालिक' से ही काम है ग्रीर वही चाहिये ग्रीर वह मुफ्ते मिलेगा, यह मेरा विश्वास ग्रापकी दीन हीन है। इति। पुत्री कस्तुरी

( 808)

#### Our Publications

|     |                                       | India         | Foreign                                 |
|-----|---------------------------------------|---------------|-----------------------------------------|
|     | (a) Master's Writings: English        | Rs.           | Dollars                                 |
| l   | Efficacy of Raj Yoga (Original)       | 7.00          | 1.50                                    |
| 2   | Reality at Dawn (Original)            | 4.00          | 1.00                                    |
| v 3 | Voice Real (Original)                 | 12.00         | 3.00                                    |
| 4   | Commentary on Ten Commandments        |               |                                         |
|     | of Sahaj Marg (Translation)           | 3.00          | 1.00                                    |
| 5   | Towards Infinity (Translation)        | 3.00          | 1.00                                    |
| 6   | Sahaj Marg Philosophy (Original)      | . 5.00        | 1.00                                    |
| 7   | Thus Speaks Shri Ram Chandraji        |               | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * |
|     | (Compiled)                            | 1.00          | 0.40                                    |
|     | (b) Hindi                             |               |                                         |
| 8   | Satya Ka Udaya (Translation)          | (uı           | nder print)                             |
| 9   | Anant—Ki—Ore (Original)               | 3.00          |                                         |
| 10  | Sahaj Marg ke Prakash Men Rajyoga     |               |                                         |
|     | ka Divya Darsan (Translation of No 1) | 4.00          |                                         |
| 11  | Sahaj Marg ke Das Niyamon ki          |               |                                         |
|     | Vyakhya (Translation of No 4)         | (under print) |                                         |
|     | (c) Kannada Translations              |               | _                                       |
| 12  | Satyodaya                             | 4.00          |                                         |
| 13  | Rajayogada Prabhava                   | 1.50          |                                         |
| 14  | Sahaj Margada Hatthu Niyamagala       |               |                                         |
|     | Vyakyana                              | 3.00          |                                         |
| 1 5 | Anantha Dhedege                       | 1.50          |                                         |
|     | (d) Tamil Translations                |               |                                         |
| 16  | Satyodayam                            | 5.00          |                                         |
|     | (e) Telugu Translations               |               |                                         |
| 17  | Satyodayamu                           | 3.00          |                                         |
| 8   | Rajayoga Prabhavamu Sahaja Margamu    |               |                                         |
|     | Drushtya                              | 3.00          | (P.T.O.)                                |
|     |                                       |               |                                         |

41

|                                                                                  | India | Foreign   |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------|-----------|--|--|--|
| (f) Gujarati Translations                                                        | Rs.   | . Dollars |  |  |  |
| 19 Translation of No. 1                                                          | 3.00  |           |  |  |  |
| 20 Translation of No. 4.                                                         | 3.00  |           |  |  |  |
| 21 Sahaj Marg ni Roop Rekha                                                      | 0.50  |           |  |  |  |
| (g) Dr.K.C. Varadachari's writings: (22 Sahaj Marg-Shri Ram Chandra's            | ,     |           |  |  |  |
| New Darsana                                                                      | 12.50 | 3.00      |  |  |  |
| 23 Lectures on Sahaj Marg                                                        | 10.00 | 3.00.     |  |  |  |
| 24 Sahaj Marg and Personality Problems<br>Yoga Psychology and Modern             | •     |           |  |  |  |
| Physiological Theories,                                                          | 8.00  | 2.40      |  |  |  |
| 25 Sahaj Marg and Personality Problems,<br>Vol. II Superstition and Spirituality | 5.00  | 1.00      |  |  |  |
| 26 Talks on the Commentary on Ten<br>Commandments of Sahaj Marg                  | 3.00  | 1.00      |  |  |  |
| 27 Talks on Philosophy of Sahaj Marg                                             | 5.00  | 1.00      |  |  |  |
| 28 Talks on Efficacy of Rajyoga (n) Other Works:                                 | 1.50  | 0.50      |  |  |  |
| 29 A Peep into Sahaj Marg (Eng.) by                                              |       |           |  |  |  |
| Late Shri Ishwar Sahai                                                           | 5,00  | 1.00      |  |  |  |
| 30 Sahaj Marg in Outlines (Eng.)                                                 | 0.30  |           |  |  |  |
| 31 Sahaj Marg Ki Roop Rekha (Hindi)                                              | 0.30  |           |  |  |  |
| 32 Sahaj Marg—A Natural way of God<br>Realization (English) by                   |       |           |  |  |  |
| Prof. Laxmi Shanker                                                              | 0.30  |           |  |  |  |
| 33 Today is Ours-<br>Sri G. Vijaya Rangachari                                    | 1.00  |           |  |  |  |
| 34 A Digest of Sahaj Marg by<br>Sri G. Vijaya Rangachari                         | 0.50  |           |  |  |  |
| 35 Sahaj Marg-Ishwar Prapti-Ka Achook<br>evam Saral Sadhan (Hindi)               | 0.30  |           |  |  |  |
| Publication Department, Shri Ram Chandra Mission                                 |       |           |  |  |  |

Publication Department, Shri Ram Chandra Mission, Shahjahanpur, (U.P.) 242001 INDIA Sahaj Marg Printing Press, Shri Ram Chandra Mission, SHAHJAHANPUR, (U.P.) 242001 INDIA