# सहज मार्ग

उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान्निबोधत । ( उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान-लाभ करो )

# प्रार्थना

हे नाथ ! तूही मनुष्य जीवन का ध्येय है, हमारी इच्छायें हमारी उन्नित में बाधक हैं, तूही हमारा एक मात्र स्वामी ग्रौर इष्ट है, बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है।

\_\_e\*\*\*\*\*

O, Master!
Thou art the real goal of human life,
We are yet but slaves of wishes,
Putting bar to our advancement,
Thou art the only God and Power,
To bring us upto that stage.

# सहज-मार्ग sahaj marg

(Bi-monthly, Spiritual)

Registration No. R. N. 12620/65

Volume XVII No. 3 May 1974



Grams:-SAHAJMARG

Phone:-667

Shri Ram Chandra Mission

SHAHJAHANPUR. U. P. (India) 242001

No. 3

4

0

Editors

May 1974

Dr. C. A. Rajagopalachari

Yearly Subscription Rs. 10.00

Dr. S. P. Srivastava, M.A. Ph.D.

Single Copy Rs. 2.00

#### CONTENTS

#### English:-

| 1        | Editorial Notes & Comments                             | i  |
|----------|--------------------------------------------------------|----|
| 2        | A profile of my Master - R. Vijayaraghavan             | 43 |
| 3        | Mechanics of Meditation -S. A Sarnad                   | 45 |
| 4        | Special Characteristics of Sahaj Marg Sadhana          |    |
|          | - C. A. Rajagopalachari                                | 49 |
| 5        | "O My Master" - Pradeep Gupta, Haldwani                | 62 |
|          | हिन्दी                                                 |    |
| <b>१</b> | साधक के मृजन कगा – सुश्री कस्तूरी इंतुर्वेदी, मोदीनगर  | ४७ |
| २        | देह की ममता और मात्म दर्शन - श्री लालबिहारी वर्मा      | 38 |
| ३        | सहयोग - खीमसिंह चौहान, सावेर इन्दौर                    | ५३ |
| ४        | धनन्त का इत्य – मानवेन्द्र कुमार मिश्र                 | ५७ |
| ሂ        | महान्धकार और उससे मुक्ति – राजेश्वरी प्रसाद श्रीवास्तव | ६१ |
| Ę        | म्रमन्त यात्रा                                         | ६४ |



Vol. XVII No. 3

May 1974

#### **Editorial Notes & Comments**

This Editor is in a state of ecstasy, at the holy feet of Beloved Master and desires with all his heart that the same state should become the share of all the readers of this note.

Master is in considerably improved health, though yet far from normal, being very weak and unable to undertake the strenuous task of taking care of all those that have taken the shelter of his protection. It behoves every one of us to continue our supplication to the Divine.

All of you are aware of the impending observance of Master's Heerak Jayanthi at Hyderabad on 24 and 25 October 1974 on an all-India scale, All of us are intensely interested in ensuring the rapid completion of the Ashram building at Shahjahanpur. This Facility for all abhyasis to gather together at one place for the eminently desirable purpose of being with Master and basking, soaking, diving, swimming and drowning in the Ocean of Bliss that is His Transmission, can brook no further delay. As it is, the original modest estimates for which Master had made adequate provision, have been transcended many times over. This has resulted in a good deal of worry and anxiety to Master. His one care is for the Soulwelfare of all of us. It is our paramount duty to ensure that his wish is fulfilled without delay and that too without causing the least anxiety. Prices of everything are not just rising or soaring: they are sky-rocketing higher and higher each passing day.

( i )

Estimating is waste of time and energy. A small project has grown incredibly costlier in the course of a few short months. We certainly must apply our shoulders to the wheels of the expanding cost chariot and make sure that the job is completed satisfactorily and before any further inflationary tendencies overtake us to make the job even more difficult.

The Organising Committee at Hyderabed have set before us a goal of Rs. 3 lacs nett after all expenses. Though it was an adequate figure two months ago, already a wonder arises. Our aim should be, not to just reach the pre-set figure but also to transcend it. The Committee's proposals, appeals, requests for donations and contributions, as also blank forms of Advertisement orders are already with every centre and most preceptors. We all must work with a will and do our very best to enable the Committee to emerge successful. The cost of living is running mad like the ECG picture of a heart attack victim, Belts are being tightened everywhere. Even essentials are being nicked away and sliced. But our duty to our Master, to our selves cannot be brushed aside or whittled down by even a single per cent. What we have taken, and are taking, and hope to go on taking, from Master is invaluable, incapable of ever being returned even to a fractional extent. So, let every one gird up loins and join in.

Shri Raghavendra Rao, our revered and worthy Elder Preceptor has presented Members of the Mission and all others interested in the welfare of their eternal souls his long-awaited work, 'A Panoramic View of Sahaj Marg.' In the short confines of its covers the book gives us the essence of the system of Sadhana that is taking moment-by-moment care of our

spiritual welfare. It is an absolute MUST on every one's shell, no, on everyone's mind and in everyone's heart.

It is the inevitable duty of this Editor to repeat in each issue of this Patrika, his time-worn appeal for decent articles for publication. He does it again here with the fervent hope that the time is not far distant when it will no longer be necessary to repeat such appeal. It is the lack of such articles that is mostly responsible now for the delays in the publication of successive issues of the Journal.

Shahjahanpur

Your Editor.

1 September 1974.

## A PROFILE OF MY MASTER

By R. Vijayaraghavan Madras Centre

A Slim, frail old man often tired of advancing years

A strong stubborn young man ever ready for spiritual dears

To draw a pail of water difficulty galore Yet can pull the whole universe at will to his fore!

45

All see the white and simple clothes cover skin and bone, But the inner divine whiteness is seen by loved ones alone

He may turn his eyes on you, him and me But few know they are turned towards eternity?

With love and affection he watches the child play For those with devotion, spirituality is just child's play!

A perfect host providing food to palate's choice Loot the spiritual granary, is his call to one and all

With perfect dichotomy the Master is truly great!

## Mechanics of Meditation

(S. A. Sarnad)

Revered Master,

My dear Brothers and Sisters,

I am extremely happy that I have been able to participate in the Vasant Panchami Celebrations at Shahjahanpur after ten long years. I have been yearning all these years to attend this spiritual festival and I was silently praying Master to create favourable circumstances for me. Master was kind enough to grant my prayer this time. Thousands of salutations unto Him!

Let me, on this occasion, place before you some of my ideas regarding the mechanics of meditation. India, through the ages, has invented and developed the technique of meditation as a mode of worship and means of self-realization. Although meditation is employed only by a few mainly for getting in tune with the Divine, its immense benefits are not all known to the laymen. The entire process of meditation is viewed as something mysterious, which, it is believed, is not the concern of the common man even to know about. The monopoly of the laity seems to be the field of worship of gross forms, beyond which they never step at all. This is due to sheer lack of proper understanding.

Meditation is called by different names at its different stages according to the degree of absorption of one's mind in it. In loose terminology, even brooding over a particular subject is also meditation. Sage Patanjali in his Yoga Sutras mentions Dharana, Dhyana, and Samadhi which are but the three stages of meditation with increasing degree of absorption at each stage. Meditation is generally equated with concentration which is erroneous. Concentration is the result of meditation and is a momentary state in the process of meditation.

Before going to examine the mechanics of meditation which is a potent means to Realization, it is better to have a clear idea about Realization. Realization is a state of mind which has been defined in various ways. In our Master's words, "it is a balanced state of mind similar to that as it was before the creation came into existence. There is no charm, no attraction and no Anandam (in the popular sense of the word). It is a tasteless state unchanging and constant. It can be appropriately compared to a lump of salt-stone from which saltishness is taken away, All the ties of relationship are broken and one does not feel one-self connected with anybody. At this stage, the cells of the body are transformed into energy and then into its ultimate. He develops an unfailing will in the spiritual sphere, Although, limitations are broken by the Master, still the sense of humanity is not lost and the instinct remains throughout; because, if the instinct is absorbed, he will have to leave the body at once. So, in that state he looks both upwards and downwards as the situation demands." This description is not only amply corroborated by the ancient scriptures of our country but also practically demonstrated by our revered Master. It is this state that is aimed to be achieved through meditation, Meditation, backed by transmission alone. is capable of bringing about such a condition in the abhyasi.

What happens exactly when we meditate? The process of meditation has two aspects, the physical and the mental-The physical aspect may be taken as an aid to mental aspect. which alone is important. First of all, we sit in an easy posture, contracting and keeping all the limbs of our body in a steady but relaxed position. Thus we prepare the proper ground for our mind to begin meditation. In Sahaj Marg, we take the heart as the centre for meditation and sit with a supposition that Divine Light is present there. The heart, as all of us know, is the blood-pumping station. The blood is purified there and is punped out to all the parts of the body. The solidity due to our own thoughts and actions begins to melt and a sort of lightness and calm is experienced. We gather ourselves at one point, namely the object of meditation which is the Divine Light, and by continued practice the individual mird begins to leave its habit of wandering. A kind of metamorphosis sets in its structure. A sort of vacuum is created in the heart which is soon filled with divinity. As the sphere of divinity goes on expanding, the instincts, emotions and sentiments of the abhyasi get transformed and sublimated. A balanced and unchanging condition sets in with the result that the impressions formed by the worldly matters which are responsible for shaping the next birth of the individual gradually wither away. This is called individual 'Pralaya'. The object of meditation pervades the individual mind to such an extent that he is completely merged in the absolute. Meditation at this stage drops off automatically. The Yoga sutras of Patanjali explain this process in another way. They say that meditation forms certain impressions which stop other impressions ( तज्ज: संस्कारोऽन्य संस्कार प्रतिबंधी) By this, the link or the attachment between the seer and the seen (i. e., the individual and the world) is broken

L

with the result that the individual attains the Absolute state (संयोगाभावाद् हानम् तहशे: कैवल्यम् 1). One thing becomes quite clear from this description. The properties or the elements of our consciousness which give rise to a series of births (and consequently deaths also) are destroyed by means of meditation. And what is birth? It is nothing but a form or sheath which the soul assumes and death is destruction of the same. The soul goes on assuming different forms due to various impressions and when a particular form is destroyed, it returns to its original state with the accumulated attributes of the forms that have been destroyed. When all such attributes or impressions are somehow nullified, it shares in its original glory, rightly termed as liberation.

But our revered Master says that even liberation is not the end of the soul's journey. It has to reach the Centre where the former is finally freed from all movement. It is the state of final emancipation or 'Nothingness' which normally does not take place except during 'Mahapralaya'. Thanks to Sahai Marg system of meditation and Master's transmission, the return of the soul to its original and permanent abode nearmost the Centre is made possible during one's own lifetime. No other method of practice can probably bring about this result. For, the result of meditation differs according to the object of meditation. Meditat on on grosser forms yields grosser results and liberation becomes impossible. That is why the abhyasi of Sahaj Marg is advised to meditate on divine light and nothing else. Moreover, transmission helps the abhyasi in internal purification to a great extent making the path of his progress quite smooth. It is now left to ardent seekers to test the system and experience the indescribable Ultimate condition, which is so kindly poured in us by our Great Master without any distinction of caste, creed, race, religion or sex-

(Read during the Basant Utsava at Shahjahanpur on 28.1.74.)

## Special Characteristics of Sahaj Marg Sadhana

C. A. Rajagopalachari.

An urge is inherent in all created beings to rid themselves of the pangs of birth and death and the greater travail of life in this turbulent world. These troublesome travails are gaining in magnitude as time passes, but the existence of the urge is rarely perceived except by a few. Anyone in trouble for the time-being thinks of the Almighty, only to curse him for what the sufferer believes is unjustified punishment imposed on him by a cruel creator. The only alternative activity on such occasions is wailing and tearful prayer for removal of the causative trouble. If this difficulty goes deeper or persists for a longer duration the request takes the form "Take me away from it all". This cry is only from the lips and the tip of the tongue. Rarely is the supplicator ready for the departure from this earth that he is crying for? If the maker acquiesced in the prayer and appeared before him to take him away the result would be a tremendous fright with the cry 'No, No, No,'-this time, from the depth of the heart, This is human nature.

2. Those who perceive the existence of the urge are of two kinds. Most of them are of the blind Bakthi cult. They do not reason why, go into transports of Bakthi very much akin to the post-prandial state, after the imbibing of spirituous beverages. But a very tiny percentage of such people do not lose themselves merely in the act, but surrender themselves in the true sense though unable to perceive the

urge very clearly because the urge has grown into an allconsuming craving. Such persons are quickly elevated to the upper reaches of the spiritual sphere.

3. The other kind consists of a very small number who have achieved real wisdom through acquisition of knowledge, either by personal study of the relevant literature or by constant contact with similar persons of higher achievement, listening to them and absorbing their collected wisdom through such listening. Such persons have developed the ability to discriminate and understand so as to throw out the chaff and retain the kernel. Later, with some effort they apply themselves to the right type of practice and thereby are able to cross the boundaries even of that wisdom that has been their support right through They are also able to go upto higher reaches of the spiritual sphere. But it is incontrovertible that without the help of a true Guru, the quantum of success and the period in which it is achieved is a matter for considerable speculation.

ø

4. India has been the home of Spiritual Sadhana from time immemorial. Time was when the word 'religion' connoted the ultimate link that connected created beings with the Creator. This was at the time when there was only a single religion in the world. Those who did not know of its existence and thereby were excluded from its benefits, were wandering waifs in the unknown; but as time elapsed and man kind tended to take more and deeper interest in the mundane, proportionate forgetting of the Divine occurred Persons of eminence in the spiritual field who recognised these tendencies to degeneracy and anticipated the extent of further degeneracy looming large in the future, started reminding

straying mankind to return to the fold. But by then, the ability to discriminate between right and wrong and between good and bad was already very much on the wane and it became necessary to clothe ideas in less refined and so more concrete ways-Upadesa being the earliest of the efforts in this direction. But the ability of words in any language to express thoughts and ideas in the mental area has always been very very limited indeed, and recourse has always had to be taken to similies and examples to give force to the teachings; but the fact that similies should be accepted, not in their totality but in the limited aspect to which it is applied in the particular context, is very often lost sight of.

5. The next step in the efforts of the well-meaning and wise Seers was to create places of worship to give something more concrete to the strayers and stragglers to hold on to and to serve as reminders of the existence of the Divine Being who gave them life. Such an act, thus extremely well-meant, had little of the desired result, but much of the contrary. It tended to make the worshipper just a slave to the habit of visiting the place of worship and of carrying out the behests in regard to cleanliness, behaviour and form of worship. But he tended to feel free to do what he liked and to give himself completely up to all the distractions of the mundane world, once the worship was completed. This became a fillip in the wrong direction and accelerated the degeneracy further by grossening mankind further and further. Today, persons with their face turned towards the Divine are just a very small fistful, while the others are of the order of the stars in the firmament and the sands on the ocean beaches and river banks of the world.

- 6. Various systems of spiritual SADHANA have been adumbrated by Messengers of the Divine who have come down to the earth whenever degeneracy tended to take on too fast a velocity, but they have been rather ephemeral, evanescent and have benefitted just a fraction of the millions that peopled the world. Necessarily the systems have tended to vary in detail from one another, leading to a multiplicity in the course of centuries. The reasons are, each system had to take into consideration all the traits and nature of the time, as also the degree of ability to perceive and accept truth when presented. Since this is vastly different from one age to another, each new system had to be somewhat different from earlier ones in the details of practice.
- 7. The promulgator of the system and his level of attainment in the spiritual field decide the extent of its utility. It has been an unfortunate experience, particularly in this century, to find a sudden proliferation of the Guru-tribe, not just by the dozen or the hundred, but even by thousands. While it may not be admitted that the main incitement in such cases is the laudable performance of going to the help of struggling humanity and making it turn towards the Maker, it is inevitable that the protagonists themselves are very sadly inhibited by the very limited attainment that has been their portion. In such cases a further vitiating factor is the presence of an extraordinary extent of ego and an insatiable avidity for greatness, grandeur and the good time with all that goes with that term in modern understanding.
- 8. The man who is able to perceive the presence of divine urge in himself and is very keen on turning to the right path, is desperate because he does not know where it is and

because even if he stumbles upon it, he is unable to recognise it or to continue on it, being distracted by doubts and difficulties that arise on the way. He then thinks of obtaining help and when he turns to look for it he faces a problem. It is like a police parade of very similar looking persons from which a witness has to recognise and pick out the culprit in the case. Unless the witness is true, honest and sincere, he is generally unable to recognise the correct person. The seeker's perplexity and suffering increase. There is no solution for his situation unless he is able to discriminate between the various claimants to spiritual gurudom and select the true one.

- 9. Those who have taken to the Sahaj Marg system of Sadhana know it is tremendous in the field of spiritual endeavour. It is not claimed here that a study of all the systems extant today which will run into tens of thousands if a complete census is taken, has been completed and that a full comparison of merits and demerits of all the systems has been carried out. When one has been endowed with the extreme good fortune of meeting the true system first time, there is no need to waste time on comparative study of other systems. Such a situation can arise in them, if and when all the benefits offered by the particular system have been acquired and there is nothing more to look for in that system.
- 10. Once the Sadhana has been adopted and benefits have started accruing, the ability to perceive its real greatness, its pre-eminence, should develop to such an extent that there is no longer any thought about the existence of a better or superior system of Sadhana. Since this writer is fully convinced

of the efficacy of the Sahaj Marg system of Sadhana, there is no hesitation in placing before every one on this earthly planet the special features that are significant in this system of Sadhana taught by that Divine Personality Shri Ram Chandraji Maharaj of Fatehgarh and utilized, expanded and applied to all mankind by his Successor and Representative Shri Ram Chandraji Maharaj of Shahjahanpur, the living Guru who lays his unlimited treasures open to all mankind without restraint of any kfnd.

- 11. The first significant feature is the fact that there is a living Guru of real stature and calibre who offers this system of Sadhana to those who have come into the fold of Shri Ram Chandra Mission with craving, sincerity and willingness in their hearts. Those who have been able to realise it appreciate and testify to the fact of our Master being the true Divine Personality, able to offer invaluable help in spiritual regeneration.
- 12. The second factor is that his only purpose in life is to be a living example to mankind, to offer unlimited assistance by taking into protection all seeking him, to look after them every moment of their life, not in the material sense only, but more in the spiritual sense. This does not mean that he keeps sending monthly remittances and M. Os, but that he looks after their spiritual welfare first without omitting to deal with things material.
- 13. Comfort comes from him and peace pervades his atmosphere. Strength flows from him, not muscular strength of the human frame but inner strength, which stands four, square to the onslaughts of tribulations and tragedies to emerge

victorious. There have been incidents where multiple deaths of close relatives have occurred in a period of a few short months in some families, but the staunch adherents of the Sahaj Marg practice have been able to weather the climate of such tragedies without much disturbance and see the area as a sea of equanimity.

- 14. Next is the unter practicality of the system so different from conventional methods of faith in the written and spoken word and in the unproven ability of feudal Gurus who come to occupy such positions' not by their own spiritual attainment bui because of the man-made laws of succession either by birth or by disciple-ship, or other fortuitous circumstance catapuling them into the gaddis.
- 15. No book knowledge, no parayan (repetitive reading) of scriptures, not even the acquisition of scholastic honours is necessary. "Sit, listen, understand and do", that is all that is necessary to perceive the result. In an age of speed man has no time to do what is most essential for the wellbeing of his soul amidst his endeavours towards conquest of unknown regions of the universe It is no use expecting men even of great craving, to spend years in the study of the scriptures or performance of worship or observance of timeworn disciplines. All these have no doubt become suitably abbreviated in practice and are no longer permitted by their practicians to impinge on the time required for material pursuits and avocations, but such abbreviation has resulted only in tremendous acceleration to the negative process of degeneracy, since the practician who has completed the routine formality considers himself absolved from any further duty to the divine, until the time for the repetition of the routine comes back, and

٠ ا thus feels free to do what his wayward mind dictates for the rest of the day. True followers of Sahaj Marg Sadhana bear testimony to the utter simplicity of the system, to its true practicality as also to the spiritual evolution that comes to them through their adherence to this system.

- 16. Next is the very significant characteristic of Pranahuti or Transmission of Divine Power, Energy, and Grace into the being of the Abhyasi which is effected through the supreme ability of the Master acquired through his own attainment in the spiritual field. This is like the instant invisible flow of electric current on the depression of a switch or the more material and visible flow of adequate quantities of water from the tap, when it is turned. But to an aboriginee from a primeval jungle, the sight of water pouring down from a tap will be a matter for great astonishment and the sight of a lot of luminosity in the dark night resulting from slight pressure of a switch will be a matter of greater wonder, while tuning a radio receiving set is bound to confound him. We are in the position of the aboriginees in the last mentioned stage, when we lay our-selves open to the surgence of transmitted divine fragrance during the meditation sitting Dedicated, sincere men of craving who take to the system with true longing, are able to give full testimony to that effect, but even novices gain glimpses of exquisite experience in early meditation sittings.
- 17. That there is force in the transmission has been proved by two personal experiences in my case, one in Calcutta and the other in Madras. At Calcutta, the sitting was commended for an entircly new-comer and as the sitting advanced the recipient suddenly toppled over unconscious with his

airborne legs locked in the padmasana (inverted of course) This was due to the inability of the recipient to accept the quantum of transmitted power pouring into him. In the second case, just before the Master's 71st birthday, an article was under dictation to a non-abhyasi stenographer. The subject was 'My Master'. The dictater was so merged in the subject that unconscious transmission emanated from him without his knowledge. It was not a regular meditation sitting and it was not willed or moderated. The stenographer lost consciousness, his pencil dropped from his hand and his head dropped with a thud over his note book on the table Of course in both the cases there was absolutely no after effect and both revived with a sprinkling of water under a fan. But the existence of the power is an absolute certainty. It cannot always be sensed. because standards of measurement should be of the same plane as the material under test It is only because of the generosity of the Divine Being that now and then some feelable experiences are given to convince doubting mortals and take them to the right path. The fact that each sincere abhyasi of the Master in the course of passage of time, even in a few weeks or a few months, enjoys changes, of course changes for the better,

18. The next feature is the simplicity of the system. An abhyasi does not have to roam the world in search of God or of Guru. He is only to turn his vision inward, blow off the ashes that cover the spark of divine power inside, allow it to blow into a flame, so that it may consume defects, deficiencies, samskaras and divinise his being, thus giving him slow but steady progress in the field of spirituality until atlast he nears the longed-for and long-awaited ultimate state in this existence itself. There are no penances, there are

no terms and conditions, there is no expense of physical energy or money. Only test, accept, follow, trim yourself up and there you are. Can anything be simpler and can any result be more coverable?

19. The further feature is that this system is open to all mankind without exception and without any restriction of caste, creed, colour, country or cult, or even of sex or age or status or position. There is no term or condition, there is no document to sign or vow to take. There is no hindrance to any one of the less fortunate aspirants who are unable to obtain the gift of perception and so desire to leave the Mission. There is no curse or threat; on the contary, there are no doors or walls to this Mission and when such a strayer is able to hear the call later, ne is welcome back.

a

•

Ò

ø.

>

500

20. The abhyasi who achieves progress to any significant extent is endowed with enormous spiritual power and spiritual power of course is capable of producing not only spiritual elevation for which it is primarily intended, but also changes in the material field of the order of miracles. But in this system, the power in all its magnitude is permitted to be utilised by wilful use, only for spiritual purpose and never for material purpose. This does not preclude utilisation by Nature whenever the need arises and where Nature desires it. We have had convincing examples of the latter, but Master does not like to divulge any experience of this kind, since the longing for such miraculous occurrence might become the sole temptation for some persons to join the Mission. Since the goal, the fixed goal in this system of Sadhana is the attainment of the Divine in one life, the utilisation of the spiritual power for the achievement of lesser goals is not only prohibited but also rendered impossible by the Master lest any abhyasi or preceptor of the Mission should succumb to temptation in the way the great sage Vishwamitra did.

- 21. A very important factor is the college of preceptors that the Master has brought into being, who are trained by the Master himself, endowed with the ability to teach, train, look after and develop the abhyasi, of course under the watchful eye and supervision of Master himself. Master himself being a single being though a true Divine Personality, can hardly within the confines of a mortal being undertake the arduous duty of preparing and training. Hence the need for gifted and capable preceptors. We have more than a hundred preceptors in India and two score preceptors overseas. All of them are not at the same level of sptritual eminence, but this does not in any way mitigate the usefulness to the abhyasi because the power used is that of the Master. The energy transmitted is that of the Master. The watchful monitor is the Master himself. So there is little danger or risk of either trauma or lack of success in the process.
- 22. One great advantage this system has is the possibility of helping the aspirants across oceans and far distant places, not only by Master himself but also by the more evolved of the preceptors. The bold experiment in this regard was commenced by this writer when dealing with overseas abhyasis who joined the Mission when he was on tour in the West. His own projection of what was happening during the transmission session was satisfactorily verified by letters and communications from the recipients of transmission. The process developed rapidly. As a result of our rendering help to unknown independent aspirants who because of the resultant experience unhesitatingly joined

the Mission and took to this system of Sadhana. This is akin, but in a very much more refined manner, to telekinesis in certain systems of healing the sick. This is a very valuable aid to the seeker under this system of Sadhana.

- 23. The seat for meditation has been chosen here at the heart, the very spring from which nourishing, life giving blood wells up incessantly to feed and at the same time clean the body cells of all toxic etc., accumulations. This does away with the terribly slow method of starting at the muladhara to laboriously climb up from chakra to chakra. This resembles the practice of recruiting capable and knowledgeable individuals at the higher supervisory levels instead of at the bottom-most levels. The transmission performs two effective duties, one purificatory and the other ennobling by divinising. Concentration, distracting the mind by gathering its power towards exercise of the will power, is replaced by contemplation or gradually losing the mind in the ecstatic viewing of an unending spectacle of entrancing loveliness, blind and deaf to all diversions, thus becoming the instrument of achieving one-pointedness (concentration) without the use of mental force or will power.
- 24. In this system, there is no room for forced, by self or by outside influence, sannyasa. Such sacrifice or giving up always results in inward self-pity, suppressed but ever ebullient desires, great dis-appointment which cannot be relieved even by expression and the permanent clouding of the mind with such thoughts of the inferior kind, resulting in the negation of divine thinking. Detachment is not recommended, nor of course attachment. What is aimed at is non-attachment. The abhyasi is very often unaware of the onset and gradual progress of this state of unattachedness in himself and when he gains glimpses of the

same, is rather astonished, but soon learns to accept it as his normal due. Thus, the adherent is required to stay in the home, live his normal life and learn to live it in God, with God and for God. There is no chance of forsaking the home, the family or responsibilities and duties. On the contrary, these get looked after with greater efficiency, in less time and without either jubilation over success or sorrow over apparent failures. It is all gain and never a loss.

25. In conclusion one can only offer what he has. It is for the offeree to perceive, judge, appreciate and accept. This system does not believe in propaganda or forcing down the throat even what is good but not wanted. Those who are called come, but they remain who are chosen. Any amount of propaganda will not help. It is the earnest prayer of the writer that the enormous advantages placed before them by a merciful Providence in the shape of a living Guru, the living Personality who is capable of lifting mankind to unimaginably elevated spiritual conditions, should be availed of and the benefits fully obtained. We can only be sorry for those who are unable to transcend the disability to convince themselves and so fail to take full advantage of this invaluable soul-sustenance offered to them by this YUGAPURUSH Satguru Mahatma Shri Ram Chandraji Maharaj, President, Shri Ram Chandra Mission. Shahiahanpur.

(60)

## "O My Master"

Pradeep Gupta, Haldwani

— I am at your holy feet, What can I write in your praise? Make this novice, Master, ! Part of your own kindself.

You gave me life, My Master.
You are ever in my heart?
But how can I say "In my heart"
When that too belongs to thyself?

My Master I want to see you every day.

Physically—I am far from you.

But in all things around me

I see you every time every where.

I want to weep more and more.

Why I wasted time in the past
Compensation is only possible
By kindness of the ever flowing grace
— which is for all, what I am,

I want to lose my existence. but how can it be without thy will? Call me to your self my Master, I am ever at thy Holy feet.

# साधक के सृजन कण

[ सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी, मोदीनगर, उत्तर प्रदेश ]

श्राशा रूपी ढाँचे में विश्वास की पुतलियों से घूरता है मानव भ्रपने प्राणों को। (अर्थात् दृष्टि को हृदय पर स्थित करता है यानी ध्यान)

#### वहां पर

श्वासों की बौछार से टपकते हुये सोमरस का पान कर वह खो जाता है श्रपने देश में।

#### तब

उसे अन्तर में मिलता है ध्यान द्वारा ध्येय से खीचता है बाह्य वेसुधी और रहने लगता है अपने अन्तर के देश में। अचानक ही विराम रूपी खटाई से जब उतरने लगती है बेहोशी तो वह छटपटा उठता है एक अज्ञात वेदना से और फड़फड़ा उठते हैं उसके मन रूपी पक्षी के पंखा अंतर-पथ पार करने में जब उसकी भी सुधि भूलने लगती है तो उसे लगता है कहीं विराम तो नहीं हो गया।

#### ग्रौर

तब एक मुकोमल करुए। स्वर कर्ए। कुहरों में प्रवेश करता है "हाय"। ग्रीर ग्रधीर होकर वह सहेज लेता है उसे ग्रपने निश्वासों में। ग्रज्ञात वेदना में खोज पाता है उस 'हाय' को जो घुन बनकर चूम जाता है सारी स्थुलता को।

#### फिर

एक क्षरा भी उसे दूर नहीं होने देना चाहता ग्रयनी ग्रांकों से। वह हूब गया है ग्रयनी सूरत में, क्रियाहीन सा बैठा है, खोया हुग्रा।

#### किन्त्

वह नवनीत की पुतली पुन: पुन: भांक जःती है उसके श्रम्यन्तर में ग्रीर जगा देती है उसे उसकी समाधि से ('नवनीत की पुतली' 'हाय' के किए ग्राया है जो समाधि रूपी स्थूलता को कुरेदने लगती है। 'उसकी समाधि' नीद है ग्रीर जागरए। है सुरति) ग्रनुराग रूपी दूध पिलाकर बुआना चाहता है उसे। पुन: पुन: ग्रानन्द शब्दों से बहलाना चाहता है उसे। यहाँ सक होता है कि वह उससे बोलते हुये भी लीन हो जाता है ग्रीर वह फिर भी उसके भीतर घुस घुसकर उसे कुरेद देती है। (उससे बोलते हुये भी लीन हो ही जाता है यानी सहज समाधि मय हो जाता है।)

#### वह नहीं मानती

बिना उसके वह रह नहीं सकती। उसकी गोद में खेले बिना उसे चैन कहां ? ग्रब स्थूलता इतनी नष्ट हुई कि पासा ही पलट गया

फिर

वह भी तो, भूल तो उसे सकता ही न था क्योंकि वह उसकी व्वासों की गति में समा चुकी थी।

#### एक दिन

नेत्र खुले। वह श्रमित सा मानो किसी के ग्रम्युदय की ग्रोर टकटिकी लगाये बैठा था क्यों कि ग्रब वह जीवित था केवल पर-प्रश्न के लिये। ऊषा की ग्रह्माई मानो प्रभात होने की सूचना देने लगी थी।

इतने में ही

वह नवनीता खोज लाई थी एक परदेशी समवयस्क को किन्तु ग्रन्तर था।

वह था प्रभात ग्रीर यह था

प्रभ्यु**दय** 

परमार्थं का, जो धाया था उसके अनुराग की खुमारी उतारने ।



# देह की ममता और आत्म दर्शन

(श्री लाल बिहारी वर्मा, लखीमपुर खीरी)

साधारणतयः मनुष्य की वाह्य हिष्ट होने के कारण उसका भुकाव व रुभान स्थूल वस्तुओं की ग्रोर रहता है। शरीर ग्रीर ग्रात्मा दो भिन्न वस्तुयें हैं: परन्तु उनका सम्बन्ध ग्रावश्यक है। क्योंकि शरीर का वगैर ग्रात्मा के कोई ग्रस्तित्व ही नहीं व ग्रात्मा विला शरीर के दर्शनीय नहीं। इन दोनों का वास्तविक सम्बन्ध वगैर भली भाँति जाने विषय का विश्लेषणा श्रपूर्ण होगा। ग्रतः मैं इन दोनों चीजों का ग्रलग—ग्रलग ग्रपने ग्रध्ययन ग्रीर ग्रनुभव के ग्रनुसार वर्णन करता हूं।

प्रथम शरीर प्रथवा देह को जानने की आवश्यकता है। देह शब्द संस्कृत की 'दिह' घातु से बना है. जिसका अर्थ है, जमा करना व एकत्रित करना। अतः यह स्पष्ट होता है कि देह किसी चीज का जमाव है और इसका स्व-भाव भी जमा व इकट्ठा करने का है। मानव शरीर पंच भूतों तीन गुर्गों व २४ तत्वों से रचा गया है, तथा प पाशों से घरा हुया है, तथा हर मनुष्य में तीन शरीर (१) स्थूल (२) सूक्ष्म व (३) कारगा होते हैं। स्थूल शरीर दृष्ट से भासता है, तथा सूक्ष्म शरीर सूक्ष्म दृष्ट से ज्ञात होता है। कारगा शरीर बीज रूप है। इन तीनों शरीर के होते हुये पूर्ग आत्म दर्शन होना असंभव है। स्थूल शरीर स्थूल अर्गुओं से बनता है। सूक्ष्म शरीर सूक्ष्म अर्गुओं से बनता है। तथा कारगा शरीर सूक्ष्म तत्वों से निर्मित होता है, जिसमें संस्कार बीज रूप में मौजूद रहते है।

यह तीनों शरीर मनुष्य के बन्धन के कारण बने रहते हैं। हर मनुष्य में तामस, राजस सत्व तीन गुण विद्यमान हैं ग्रौर यही मनुष्य के अपनी मात्रा के अनुसार स्वभाव पर प्रभाव डालते हैं। तामस विनाश करता है, राजस वध्य करता है, तथा सत्व ईश्वर का रास्ता दिखाने ही तक समय है, परन्तु ईश्वर तक पहुँचा नहीं सकता। धत. जब तक मनुष्य गुणातीत न हो जाय ईश्वर के क्षेत्र में उसकी पहुंच नहीं हो सकती।

ईश्वर ने संसार को बलाने के लिए अपनी शक्तियाँ भिन्न भिन्न भेत्रों में उतारी जो सदैव संसार की रचना, विनाश व रक्षा के क्षेत्र में कार्य रत रहती हैं। मानव शरीर पर इनका हर समय प्रभाव पड़ता रहता है। काम कोष संसार में ज्योहार के लिए आवश्यक है, और ईश्वर के बनाये हुये हैं बिना इन शिक्तयों का उपयोग किये हुये न संसार में ज्यवस्था हो सकती और न सेंसार ही चल सकता है। इन दोनों शक्तियों को ग्रन्थों ने तथा सन्तों ने बुरा कहा है। इस वाक्य में कुछ सच्चाई भी है परन्तु इन ईश्वर दत्त शक्तियों का विनाश असम्भव है। ग्रन्थों का आश्वय यही हो सकता है कि काम भीर क्रीय का उदात्तीकरण करने के पठचात ही मनुष्य इन शक्तियों का सदुपयोग करके अपना जीवन श्वरुठ बना सकता है, ग्रीर तब यह शक्तियाँ बजाय विनाश कारी होने के उसकी उन्ति में सहायक होंगी।

मद और लोभ वास्तव में ईश्वर के बनाये नहीं हैं। इनका जन्मदाता कैवल मनुष्य है। वह इस प्रकार से संसःर में वस्तुओं परिवार के लोगों तथा साँसारिक वैभव के सम्पर्क में श्राने से मद, लोभ श्रयवा ममता और मोह पैदा हो जाते हैं और उन पर बराबर ध्यान देते रहने के कारण यह शिक्तर्या प्रवल होती जाती हैं और मानव उसका शिकार बन जाता है। चूं कि मनुष्य की हष्टि बराबर स्थूल शरीर पर ही रहती है और इसी के पालन पोष्णा व श्राराम के लिए विचार करता रहता है, इमिलए उसका लगाव शरीर से हो जाता है। इसी को देह की ममता कहते हैं।

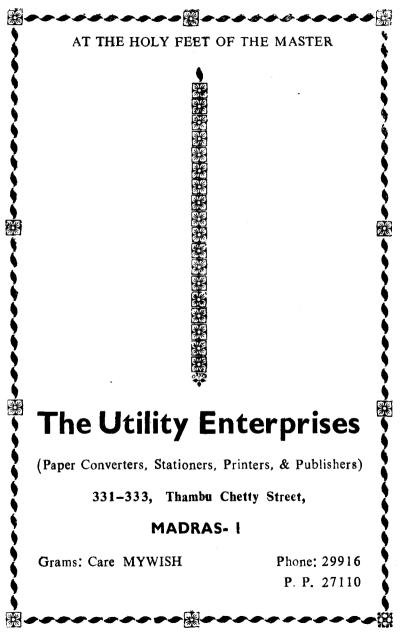
यही धरोर की ममता मानब में "मैं" बन जाता है, श्रौर यह संसारी "स्व" का रूप धाग्या कर लेता हैं। तब मनुष्य इसी "स्व" को देखा करता है, श्रौर इसो में लिप्त रहता है। मैं श्रौर मेरा श्रज्ञान है श्रौर इस दृष्टि से जगत की बस्तुओं तथा मनुष्यों से प्यार करना माया या ममता है। इसके विपरीत संसार में हर प्राय्यों को ईश्वर की सन्तान समक्त कर प्यार करना दया है। इस प्रकार ममता बढ़ करती है श्रौर दया ईश्वर लाभ कराती है।

श्रव हम श्रात्मा के विषय में विचार करेंगे । श्रात्मा ईश्वर अंश होने के कारण नित्य है, वाकी सब श्रनित्य है । श्रात्मा स्वयं धपने रूप में स्थित रहती है श्रौर श्रानत्वभय है । मानव शरीर उसका मन्दिर है । श्रात्मा में मनुष्य के कर्मों या किसी ग्रन्य प्रकार से कोई दोष नहीं श्राता है । बह

सदैव श्रानन्दमय पवित्र श्रौर निर्मल बनी रहती है। परन्तु मनुष्यों के संस्कारों के श्रावरण उसे घेरे रहते हैं। इसी कारण जब तक संस्कार या श्रावरण नष्ट महीं हो जाते श्रात्मा भासती नहीं है। परन्तु सोधना द्वारा जैसे हो संस्कार मिटते जाते हैं, वंसे हो उसकी फलक मिलती जाती है। तात्पर्य यह है कि जो कालिमा श्रात्मा को छिपाये हुये है, उसे वगैर दूर किये हुये उसका दर्शन श्रसम्भव है।

मानव शरीर ही एक ऐसा स झन है जिसके द्वारा आरम दर्शन या ईस्वर लाभ सम्भव है। परन्तु शरीर द्वारा एकवित बाधाओं को बिना हटाये हुये आत्म दर्शन कदापि नहीं हो सकता। इसीलिये अध्यारिमक साधनात्रों की आवश्यकता होती है। भिन्न भिन्न साधनाय हमारे ऋषियों, मुनियों ने अपनाई श्रीर लोगों का मार्ग दर्शन किया। हर साधना पद्धति का मूल ध्येय यही है कि देह की ममता को शनै: शनै: दूर करते हुये ईस्वर की श्रीर बहें। परन्तु कौन सी साधना पद्धति किय हद तक श्रीर किस व्यक्ति को उपयोगी होगी वह उसके जन्म जात स्वभाव के अनुकूल होनी। यह सब होते हुये भी यदि ऐसा शक्तिशाली गुरू मिल जावे जो अपनी इच्छा शक्ति द्वारा साधक को बहा सके तो उसके ध्येय की प्राप्ति श्रीध हो सकतीं है। सीभाग्य से हमारे गुरू महाराज को वह शक्ति प्राप्त है कि यदि हम उनके मन, वचन, कमें से सहयोगी बने रहें तो आत्म दर्शन सुगमता से हो जावेगा।





# सहयोग

श्री खीमसिंह चौडान सःवेर जिला-इन्दौर]

यदि विश्व में ग्रादर्श सहयोग, मार्गदर्शन, एवं ग्राध्याहिमक सेवा का भ्रमुपन उदाहरण कहीं देखने को मिलता है तो वह एक मात्र परम पूज्य बाबू जी के निम्नलिखित मौलिक वाक्यों में भलकता है जो उन्होंने एक ग्रभ्यासा भाई के पत्र के उत्तर में लिखा है, यह गद्यांश बार-बार पढ़ने की इच्छा होती है, न जाने कौन सा ग्राकर्षण इसमें है कि बारम्बार ग्रापके सर्वोत्तम सहयोग का हर साधक कायल है।

"ग्रापका पत्र पढ़ा, कुछ हजं नहीं ग्रार स्वामी जी की याद ग्रा जाती है। ग्रच्छे ग्रादिमयों की याद ग्रा ही जाना चाहिये. रह गया मैं मुसे तो ग्राप ग्रापना सेवक समित्रये, जो घर का कूड़ाकरकट ऋड़ पोछकर बाहर निकाल देता है। स्वामी जी की मालिक समसो ग्रीर मुसको सेवक, मुसे ग्रापकी सेवकाई में बिल्कुल भी फिसक नहीं है चाहता यह हूं कि इस सेवकाई का मूल्य ग्राप उन्हों को ग्रदा करते रहें, इससे मुसे खुशी होगी ग्रीर मेरी मेवकाई नेचर की किताब में निष्काम लिखी जायेगी, मगर मैं एक बात जरूर लिखूंगा कि हर हैसियत में ग्राप ग्रपने ग्राध्यास्मिक लाभ का विचार जरूर रखियेगा।"

जो भाई सहयोग को प्रायौगिक रूप से समभते हैं उन्हें मिशन के प्रति न शॅंका होती है तथा न किसी प्रकार के प्रश्नों की चाह हो रह ज'ती है, जहाँ अपनत्व का भाव आ जाता है श्रद्धा और प्रेम उत्पन्न होते हैं मुख्या-लय से निर्देश और सूचनायें यदि प्राप्त होती हैं, तो उनके यथ।शक्ति पालन करने के बजाय आलोचना करना, आपित्त दिखाना मेरी अरुप बुद्धि के अनु-सार सहयोग नहीं कहा जायेगा, यह तो एक प्रकार का भौतिक नशा है जिसे हम प्रतिष्ठा का कारण मानकर वास्तिवकता से दूर रहते हैं।

यदि सहयोग द्वारा पूर्णं रूपेण मालिक को समर्पण कर दिया तो फिर

प्रतिष्ठा का प्रश्न ही नहीं रह जाता, यदि प्रतिष्ठा माने भी तो वह फिर मालिक की प्रतिष्ठा होगी। गीता में अर्जुन को जो कुछ भी कहा गया है वह सहयोग हेतु है। पूर्णं समर्पंण के लिये कहा गया है वह भी सहयोग है प्रायः कुछ अभ्यासी भाइयों को अन है। दक्षिण भारत के अभ्यासी भाइयों के सम्पर्क में आकर देखा कि सहयोग क्या है ? यह हकीकत है, मुफे तो प्रायः उन भाइयों से प्रेरणा मिलती है तथा उनके साथ रहकर सहयोग कुछ-कुछ समक्ष में आता है।

परिनिदा व ग्रालोचना के बजाय ग्रपनी किमयों को देखकर कार्य करते रहें तथा मौन रहें और मौन में भी याद प्रक्रिया चलती रहें इससे सहयोग ही नहीं वरन् समय का सदुपयोग भी होता रहेगा। बिना सहयोग के किसी परिवर्तन की ग्राबा करना स्वयं को घोखा देना है। सहयोग को भलीभाति समभने पर तर्क कुतक को स्थान ही कहाँ हैं? प्रयः लोगों में पाया जाता है कि सहयोग किसी भी रूप में देने से ग्रहंकार में वृद्धि होने लगती है विशेषकर ग्राथिक हिंट से सहयोग भ्रम व ग्रहम् उत्पन्न करता है जो वास्त-विक रूप से सहयोग न होकर सहायता का एक ढ़ंग हो सकता है।

निष्काम सहयोग हो पूर्ण रूपेसा साधक के लिए सार्थंक है वनी मिथ्या दम्भ उत्पन्न होगा। गीता में भी निष्काम भक्ति के लिये संकेत किया गया है। साधक के लिये सहयोग, साधना एवं सफलता की कुंजी है। तन मन धन से सहयोग जिस दिन से प्रारम्भ हो जाय उसी दिन से साधक का वास्तिवक सफल जीवन शुरू हो जाता है। मिशन का जो भी कार्य होता है वह मालिक की मर्जी से होता है यदि साधक यह मान लें कि यह सब उनके प्रयास से हुआ तो इसे सहयोग नहीं कहा जा सकता, यदि साधक मिशन के लिये अपने को उत्प्रेरक समभे तो निश्चित ही सहयोग शुरू हो जायेगा इसकी ही वर्तमान में आवश्यकता है। कभी-कभी असहयोग से सहयोग की शुरूआत होती है शायद सहयोग समभ में अथवा व्यवहार में न आ पाने से ऐसा होता है। अभी भी सहयोग समभ पाया हूं समभ में नहीं आता मालिक ही जानें। इतना निश्चत है कि यदि कभी असहयोग हुआ भी हो तो मालिक पर इसका कुछ भी प्रभाव नहीं पड़ा होगा। बालंक का रूठना, हठ करना और मचलना भी तो माँ को प्राय: अच्छा लगता है।

फरवरी १६७३ को शाहजहाँ पुर में दो अभ्यासी भाइयों को मिशन के कमंठ कार्यकत्ता से रूठते हुये देखा गया था शायद यह भी भावी सहयोग की भलक हो। साधारए। तया व्यवहार में भी जब हम दूसरों को सहयोग देते हैं या सहयोग की भावना रखते हैं बदले में सहयोग की उपेक्षा न करते हुये भी सहयोग प्राप्त होता है। ग्राध्यात्मिक क्षेत्र में सहयोग की भावना मात्र से भी यदि असहयोग हुआ तो मालिक का सहयोग ही नहीं विशेष हुपा एवं देख रेख भी शुरू हो जाती है। मिशन कार्य को अपना ही कार्य समभक्तर सहयोग शुरू किया जाय तो भी सहयोग समभ में भ्रा जायेगा। कुछ पाठकों को अटपटा सा लगेगा कि सहयोग सभी जानते हैं फिर सहयोग को बताने की क्या आवश्यकता इसके उत्तर में मात्र निवेदन है कि सहयोग के अर्थ को जानने मात्र से सहयोग नहीं होता, सहयोग व्यवहार में आ जाना चाहिये, इसे मूर्तक्ष्प देना, तथा कार्य रूप में परिएात करना, ही सहयोग देना है।

->>+>\$

## अनन्त का दृश्य

श्री मानवेन्द्र कुमार मिश्र, ग्रासफपुर-बदायूँ

यह सब, जो मेरी ग्रांखों में है, कम से कम, मेरे लिए तो कोई ग्रर्थं नहीं रखता ग्रौर ग्रथं तो नहीं रखता ग्रापके लिए भी भ्राप माने या न माने, इसे जाने या न जाने, कि एक दिन, ग्रायगा हमारे सामने, उजागर हो जायगा यह सब, निरर्थंक बोध मार्थंक शोध बनकर धीर ग्राप विवश हो जायेंगे इसे मानने जानने श्रीर पहचानने के लिए. एक ग्राप ही नहीं, हम सब देख सकेंगे-बाहरी दुनिया को, ग्रपने खुले रूप में, ग्रपने धुले रूप में, वयोंकि---वस्तुतः जो कुछ है ग्रन्दर, दिखता है वही सब बाहर, धौर उस पर एक पर्दा डाले हुए है, हमारी भ्रापकी बुद्धि,

इसलिए, समभ में ग्राना, या पहचान पाना, मुश्किल ग्रवश्य है, फिर भी मानने में क्या मुश्किल है ? इसे ऐसा हमारे पूर्वजों ने कहा है:-ग्रंधेरा था पहले, उजेला शुरू हुम्रा, फिर देखने की भादत हुई, (म्रवश्य कि हिष्ट हमारे साथ पहले भी थी,) देखते-देखते लगे फैलने-चमकीले, मुग्रामले को, नजर में घोलने, ग्रीर. देखने लगे हर चीज पाने लगे लगाव, श्रीर इतना ही नहीं-दिल बहलाव की सुरतें भी नजर में भाई, ग्रीर इस तरह, माया के भोंन पटल से---हम ठोस पलक पर ग्रा गए, माया । जिसकी ठोस हालत भीनी, श्रीर भीनी हालत, ठोस मालूम दे, बाजीगरी का यह पेंच, बुद्धि पर पत्थर डाले हुए है ग्रब तक; कि एक के दो, दो के तीन, ग्रीर ग्रनगिन, देखते रहे,

( 녹ട )

शताब्दियाँ बीत गई,

किन्तु हम अपनी दिल बहलाव की सूरत से नहीं गुजरे।
लेकिन—
जब कभी,
कुदरते कामिला मौजजन होती है
कुछ रमक आ ही जाती है हम में
उस ऊपर वाली हालत की भी,
और
अगर तिबयत बन गई असली,
तो बह रमक—
एक खुशबू के तौर पर,
बाग तक पहुँचाकर,
फूल का नजारा ले आती है सामने,
बात असलियत की है,
बिना बुलबुल बने गुल के निकट हो ही नहीं सकते।

भीर यह टीस. यह चहक
भले ही एक क्षरा को म्राये—
तू यह न करे कि कहीं यह जाती है
चाहे ज्ञान का दपें सिर्फ उसके मिषकारी ही पायें,
मैं तो करता हूं मंधेरे की बात-चीत,
गुमसुम उजेले में, जो मंधेरे के बाद था
सिर्फ इसलिए कि—
मनत का हश्य जिसकी समाप्ति नहीं,
दिखता रहे
तू मह करे कि—
मंधेरा, मंधेरा न रह जाए इस तरह,
म्रगर रहे तो सिर्फ तू
ग्रीर तेरे सिवा कुछ भी नहीं,
न मंधेरा, न उजेला,
कहने की प्रभात का रूप, उषा के मनुरूप,

# महान्धकार श्रोर उससे मुक्ति

( श्री राजेश्वरी प्रसाद श्रीवास्तव, सीतापुर )

बीसवीं शताब्दि के इस सम्य युग में मनुष्य जब उन्नित ग्रीर प्रगति के शिखर पर पहुंच रहा है, अन्तलांकीय व्यवस्था बनाने में व्यस्त है, इस घरती पर हम ग्राये दिन देखते रहते हैं कि बिजली के चले जाने से गहन ग्रंधकार में पहुँच जाते हैं। यह अन्धाकुप हमें बार-बार ग्रादिम-अवस्था में डाल देता है। यह घटाटोप अन्धकार कभी-कभी तो घण्टों बना रहता है। हमें विवश होकर हाथ पर हाथ घरे बैठे रह जाना पड़ता है। घर-बाहर सब कहीं अन्धकार का राज्य छा जाता है। हम विद्युत प्रकाश टेलीविजन ग्रादि सुविधाग्रों से बंचित हो जाते हैं, जिन्हें हम विज्ञान का वरदान मानते हैं। चारो ग्रोर अराजकता ग्रीर गड़बड़ी फैल जाती है। इसी प्रकार का एक ग्रीर भी अन्धकार है जो अधिक भयकर ग्रीर भयावह होता है। यह ग्राध्या-रिमक महान्धकार है जिसमें जाने ग्रन्जाने हम हुवते रहते हैं।

श्राध्योत्मिक श्रम्धाकुप में हुषं श्रीर उल्लास का लोप हो जाता है। इसमें पराजय श्रीर प्रवञ्चना-युक्त साहसहीनता भर जाती है। जब हमें यह श्रनुभव होने लगे कि जीवन में स्वःस्थ्य, सुख श्रीर सामअस्य नहीं मिल रहा तो हमें जान लेना चाहिये कि हम श्राध्यात्मिक तमस् के मध्य पड़ गये हैं। कोई न कोई कारण श्रवश्य होगा जिसमें महाशक्ति-श्रोत (ईश्वर) श्रीर श्रपने मध्य हमने सम्पर्क तोड़ लिया है। यह निम्नांकित हष्टान्त से स्पष्ट हो जायगा।

हमें अपने घरों में बिजली चुवाला से (Power House) से मिलती रहती है। यदि हम बिना समेचे-समभे अपने घर में अनेकानेक विद्युत उप-करण लगाकर भार अत्यधिक बढ़ा देते हैं तो 'प्यूज' (Fuse) उड़ जाता है, बिजली चली जाती है और अँधेरा भर जाता है। इसके अर्थ यह नहीं कि बिजली बिल्कुल गायब हो गयी। चुवाला में जहां शक्ति उत्पादन का सयन्त्र लगा हुआ है विजली पर्याप्त उपलब्ध है। अन्तर यही है कि भार बढ़ाकर हमने प्यूज उड़ा दिया और बिजली का हमने अपने घर में आना रोक दिया और स्वयं ही अन्धकार में चले गये।

इसी प्रकार प्रत्येक प्राणी को ईश्वर से उसकी दिव्य-शक्ति (फैंज) मिलती रहती हैं। परम दयालु की यह कृपा सब पर रहती है। होता यह है कि हम ही अपने मन और भावनात्मक व्यवस्था को नाना ऋणों से भर देते हैं। इससे हमारा जीवन-सन्तुलन विषम हो जाता है और परिणामतः हम स्वयं ही अपना भाष्यात्मिक-पयूज जला देते हैं। यह कब होता है। वस्तुतः जब हम द्वेष, ईध्यी, लालसा, व्यग्रता, कोघ, मोह ग्रादि जीवन के ऋण-चिन्हों से ग्रपने मन को आप्लावित कर देते हैं तो न मन की शान्ति रह जाती है और न किसी रचनात्मक वस्तु पर ध्यान ही केन्द्रित रह पाता है। इसका ग्रथं यही है कि हमने ग्रपनी ही विनाशकारी भावनाओं के सहारे 'दिव्य-शक्ति' से ग्रपने को ग्रलग कर लिया ग्रथित् वह ग्राध्यात्मिक-प्यूष्ठ जला दिया।

प्रायः हमारी भक्की भावना ही इस स्विनिमित तमस का कारण है। हम स्वतः ही अपनी सामाजिक, बौद्धिक, मानसिक, सांस्कृतिक प्रगति को अवरुद्ध कर लेते हैं। कभी-कभी तो यह अवरोध जातीय भी बन जाता है जिससे कलह और नर-संहार तक होने लगता है। यहाँ पर यह स्थान में रखने वाली बात है कि। यह आध्यात्मिक अन्धकार स्वयं व्यक्ति के कारण उसमें होता है न कि ईश्वर द्वारा। अब प्रश्न यह आता है कि इस अन्धकार से छूटकारा कैसे मिले?

ईश-कृपा ही यह ग्रम्धकार दूर करने में समर्थ है -- "सोइ जानत जेहि देहु जनाई, जानत तुमिह तुमिह होई जाई।" ग्राध्याहिमक-तमस् तभी दूर हो सकता है जब यह भान हो जाय कि हमारा सम्पर्क ईश्वर से शाश्वत ऐक्यका है। हममें उसकी दया (फैज) भरपूर विद्यमान है। महान सत्य तो यही है कि ईश्वर के ग्रातिरक्त ग्रोर कोई ग्राध्याहिमक शक्ति है हो नहीं। हदय में इस किरण के उदय होते ही उस महान शक्ति का ग्रभाव तो कभी होगा ही नहीं। यह सम्पर्क निरन्तर तभी बना रह सकता है जब उस प्रभु तक हमारा ग्राध्याहिमक चक्र (Intellectual circuit) ग्राक्रोश, ग्रन्थ-विश्वास, ईर्ध्यान्ध्रेष, चण्डता, वर, भय ग्रादि श्रग्ण-चिन्हों से मुक्त रहे, बोभिल न होने पाये। हमारा प्रयास सदैव यही होना चाहिये कि यह चक्र (cricuit) ग्रेम, सहिष्णुता, धैर्य, दया ग्रादि सद्गुणों के प्रवाह हेनु उन्मुख बना रहें। संक्षेप में सार की बात यही है कि हम ईश्वर में लय-ग्रवस्था प्राप्त करलें। यह ग्रवस्था प्राप्त करें हो ?

हमारा मन जो अभी तक स्वच्छन्द रहा है बहकता रहा है एकाएक इस सन्मार्ग पर ग्रा जायगा सम्भव नहीं। ऐसी महानात्मा विरली ही होगी जो ग्रपने हो प्रयास से अग्रसर होती रहे। इसके लिए साधना का मार्ग हो उपयुक्त है। साधनायों धनेक हैं ग्रीर उनसे कुछ न कुछ लाभ भी मिलता है परत्तु "राजधोग" ही ग्रन्तिम लक्ष्य तक पहुँचने में सक्षम है। इसके लिए एक सच्चे ग्रीर योग्य ब्रह्म निष्ठं मार्ग-दर्शक (गुरू) की सहायता ग्रह्मन्त श्रावश्यक है। हमारा जीवन घन्य हो जायगा, यदि ऐसा सद्गुरु मिल जाय।

साधना के दो रूप होते हैं-ग्रम्यास ग्रीर सद्गुरु का सहारा। ग्रम्यास से साधक में वे ग्रान्तरिक दशायों उत्पन्न होती हैं जिनसे ईश-दया (फैज) की गति को उसके भीतर स्राने का स्नाकर्षण मिलता है। इस हेतु साधक का ग्रपना प्रयास ग्रावस्यक है। स्व-प्रयास ही ग्रकेले साधना में पर्याप्त नहीं है। साधना की सफलता के लिए सद्गृरु का सहारा सदैव भ्रपेक्षित है। भ्रन्तिम लक्ष्य की प्राप्ति हेत् ईश-दया की ही ग्रावश्यकता है। ग्रपनी ग्रान्तरिक जटिलताग्रों के कारएा साधक के वश की यह बात नहीं कि वह दया-धार स्वतः पा सके । इसलिये सद्गृह की सहायता अपरिहार्य है । सद्गृह यह कार्य "प्राणाहृति" द्वारा पूरा करता है। सहज-मार्ग-साधना-पद्धति की यही विशेषता है जो ग्रन्यत्र दुर्लभ है । "प्राशाहित" के माध्यम से सद्ग्र साधक को गम्भीर कठिनाइयों से उबारता चलता है। ग्रपनी इस साधना प्रगाली में हम केवल करते यह हैं कि धपने नो हम सद्गुरु से जोड़ देते हैं ग्रीर वह हमारा ग्राध्यारिमक प्यूज उस परम पिता से लगा देता है जो हमारा लक्ष्य है। वही इसको ठीक भी रखता है। उसकी शक्ति पावर हमारी साधना सहज हो जाती है । घीरे-घीरे हमारा स्वच्छत्द मन सन्तूलित होने लगता है ग्रीर ईश्वर के सान्निध्य का पथ प्रशस्त हो जाता है ग्रीर इस प्रकार हम आध्यात्मिक महान्धकार से निकलने में सफल हो जाते हैं।

A CONTROL

### अनन्त यात्रा

[इस स्थाई स्तम्भ के अन्तर्गत श्री 'बाबू जी' श्रीर सन्त कस्तूरी चतुर्वेदी के बीच पत्र-व्यवहार क्रमशः प्रकाशित किया जा रहा है। इसमें श्रष्ट्यात्म एवं ब्रह्मविद्या सम्बन्धी साधना में श्रम्यासी की प्रगति का एक सम्यक् व्यवस्थित वास्तविक विवरणा प्रस्तुत है। उक्त विद्या को वैज्ञानिक श्रष्ट्ययन एवं धनुसन्धान के लिये सुलभ करने की हिन्द से इस विस्तृत पत्र-व्यवहार का यथातथ्य प्रकाशन महत्वपूर्ण होगा। क्रमागत — सम्पादक]

पत्र संख्या १०३

लखीमपुर

परम पूज्य तथा श्रद्धेय श्री बाबू जी,

ता० २६-६-५०

3. 4

सादर प्रणाम ।

कृपा-पत्र आपका जो आपने नारायए। दहा के हाथ भेजा था सो आज मिला पढ़कर प्रसन्नता हुई। दहा से यह भी मालूम हुआ कि अभी आपको तिबयत बिल्कुल अच्छी नहीं हुई है, कृपया अब आप जल्दी से अच्छे हो जाइए। प्राथंना के अतिरिक्त मुभे कुछ और यदि आपने अच्छे होने के लिए बताया जाय तो दिन रात इसे अपना समभकर कुछ और उपाय भी बतलाइये। यदि आप आज्ञा दें तो कुछ दिन आपकी Will-Power का प्रयोग भी करूँ, यद्यि दो दिन कुछ थोड़ा सा प्रयोग आपके लिए बिना आपकी आज्ञा लिये किया था, इसलिए क्षमा माँगती हूं।

मेरी श्रात्मिक-दशा तो अब एक विरक्त की सी हो गई है। अब देखती हूँ कि तबियत किसी तरफ श्रिषक नहीं भुकने पानी है। मेरठ में शादी की खुशी में मैं यह नहीं जानती कि मैं वहां की चहल-पहल में जरा भी लिप्त हो सकी थी या नहीं क्योंकि कोशिश तो 'मालिक' की कृपा से सदैव यही रही है कि निगाह उसके श्रलावा कहीं जरा सी भी न मुड़ सके। श्रव तो भाई यह हाल है कि कोई बात, कोई गुएा, श्रवगुएा या गलती तक श्रपनी नहीं मालूम पड़ती है। न जाने क्या हाल है कि जब हम सब मेरठ से चलने

लगे तो सब लोग रोने लगे, मेरे भी कुछ ग्रांसू बहे परन्तु मेरी श्रब यह समभ में नहीं झाता है ग्रीर न तब ही ग्रा पाया कि क्या हुगा। यदि कहं कि सबसे अलग होने का दूख हुआ सो मैं यह भी नहीं कह सकती हूं क्यों कि मुभे तो अब जैसे दूनियां के सब लोग हैं वैसे ही अपने घर वाले लोग लगते हैं। सच पूछिये तो ग्रब मुभे किसी से लेश-मात्र भी लगाव नहीं प्रतीत होता । बस उस समय ऐसा लगता था जैसे एक छोटा बालक सबको रोता देखकर बिना कारण रोने लगे। पहले जैसे मुभे जब मैं किसी पर गृहसा हो जाती थी तो बाद में बड़ा अफसोस होता था परन्तु अब किसी बात का दुव तो एक तरफ रहा उस तरफ इयान ही नहीं जाता कि कुछ हुन्ना भी है। अब जब में कहीं चली जाती हूं या कोई मेरे सामने से चला जावे तो मूभे कभी उसका रूपाल तक नहीं ग्राता अब तो 'मुँह देखे की प्रीति सबसे रह गई है।" जब यहाँ ग्राई हूँ तो हर एक की शक्ल याद करके हर बात याद करनी पड़ती थी। मेरे पूज्य श्री बाबू जी मै "मालिक" का धन्यवाद किस मृंह से श्रीर कहाँ तक श्रदा करूं। फिर श्रब हालत कुछ ऐसी हो गई है कि कौन ग्रदा करे ग्रीर किसे ग्रदा किया जावे, जैसी उसकी मर्जी हो सो करे। मैं यह कहती तो जरूर हूं कि मुक्तमें ग्रब कोई बात नहीं रही परन्त समय पर होता जरूरत के अनुसार सब कुछ है परन्तू फिर किसी बात का कूछ असर नहीं रहता है। श्री बावू जी यह हाल न जाने नया है कि यदि वहीं जाती हूं तो रास्ते में कोई भी यदि दाढ़ी वाला मनुष्य दीख जाता है तो तबियत एक दम कुछ क्षरण को परेशान या बेचैन सी हो जाती हैं। पूजा की जो अ।पने लिखी सो सचतो यह है कि पूजा से भ्रव जी चरा रहता है क्योंकि तबियत खुश होने के बजाय परेशान हो जाती है। कुछ थोड़ी सी ही देर बैठने पर जब भ्रांख खोलती हूं तो बड़े जोर का भटका सा लगता है ग्रीर जैसे पहले सोकर उठने पर लगता था कि किसी दूसरे देश से श्राई हं, वैसा ही अब लगता है इसलिये अब पूजा से जी घबराता है। मुभे पूजा वगैंग्ह कुछ नहीं चाहिए सुफे तो चाहिये केवल और केवल एक मात्र 'मालिक' कोई हालत हो या न हो मुक्ते तो किसी से कुछ काम नहीं ग्रीर पूजा ही क्या बाबू जी बैठकर श्रव working तक करने से जी घवराता है। न जाने भाई मेरा क्या हाल है कि घीरे-घीरे मालिक को भी भूलती जा रही हूं, शक्ल वगैरह तो हरगिज याद ही नहीं रहती इसलिए कभी-कभी दशंनों की -इच्छा बढ़ जाती हैं ईरवर की तारीफ सो ग्रापने लिखी है कि 'जो है सो है।'

सो आपकी ही कृपा से कुछ-कुछ अब यही बार-बार निकलता है परन्तु 'जो है सो है' को हालत मेरी समक्ष में नहीं आ पाती है। खैर, 'मालिक' की जैसी मर्जी आपने लिखा है कि हमें उसी हालत की तरफ जाना चाहिये सो आपकी जैसी मर्जी हो वैसे ले चिलये। मुक्ते जो आजा होगी, उसके लिये मैं तैयार हूँ। और आपने जो यह लिखा है कि "तराजू के दोनों पलड़े बराबर रहना चाहिये, जब तौलने का बख्त आ जाये तो नीचे ऊँचे थोड़ी देर के लिये हो जायें और फिर बराबर हो जायें।" वास्तव में बहुत अच्छा है। सच तो यह है कि आपका पत्र कुछ अधिक समक्त में नहीं आया। खैर जैसे आपने दहा से कहलवाया है उसी के अनुसार अब जिउजी के पिण्ड व ब्रह्माण्ड-देश की सफाई करूँगी अब धीरे-धीर पूजा छोड़ रही हूं, मुक्ते नहीं चाहिये।

ग्रापको दीन-होन, सर्वं साधन विहोन पुत्री कस्तूरी

( पत्र संख्या १०४ )

शाहजहां**पु**र

4 1

4 0

प्रिय बेटी कस्तूरी,

0X-e-e 01B

खुश रहो।

पत्र तुम्हारा मिला। तुम्हारे सब पत्र सेरे पास रखे हैं मै चाहता हूं कि हर पत्र का उत्तर विस्तारपूर्वक लिखूँ, मगर मजबूरी यह है कि मुभे कोई लिखने वाला नहीं मिलता हैं श्रीर प्रपने श्राप पत्र लिखना चाहता हूँ तो विचार ग्राना बन्द हो जाते हैं। पत्रों के उत्तर में इसलिये ग्रब देर भी हो जाती है। नारायण से मुभको बड़ी मदद मिलती थी ग्रीर हरी क फुरसत कम रहती है। 'उसकी' जब मर्जी होगी तो यह भी हो जावेगा। इस पत्र का उत्तर ग्रगर विस्तारपूर्वक दिया जावे तो कम से कम बीस-पचीस पन्ने हो जावेंगे, इसलिये संक्षेप में लिख रहा हूं।

मेरी तिबयत श्रब श्रच्छी है। दो तीन दिन तुमने श्रपनी will Power exersice की। मुभे इस कदर फायदा हुश्रा कि कहा नहीं जा सकता। श्रपने श्राप को देखता था मगर कोई बात समक्ष में नहीं श्राती थी। इतनी बात समक्ष में श्राती थी कि यह प्रार्थना का श्रसर है। working हरिग नहीं छोड़ना चा हिये। तुम्हारे लिये working करना श्रीर दूसरों को सिखाना

धव यही पूजा है। मैंने तुमको बहा मंडन की mastery इसीलिये दी है कि working तुम्हारे सुपुदं हो भीर उसको ठीक तरीके से करो। यह जहाँ तक मेरा ख्याल पहुँचता है पहली ही example है। मुमिकन है यह काम शायद ही किसी क्त्री जाति के सुपुदं हुआ हो। तुम्हारी वर्तमान हालत Renunciation in pure form (वराग्य) हैं भीर लय-भ्रवस्था भी ग्रच्छी चल रही है। हमारी हालत यही होना चाहिये मगर इसकी नकल करने की जरूरत नहीं। तुममें जरूर उस हालत की शुरुश्रात ईश्वर की इपा से हो चुकी है इसलिये लिखता हूं। जब हम किसी को रंज में देखें तो हमारी तिबयत भी रंजीदा हो जाना चाहिये और जब हम किसी को खुशी में देखें तो हमारी तिबयत भी खुश हो जाना चाहिये, मगर जब हम वहाँ से हटें तो न हमारे रंज हो और न खुशी। मेरठ में श्रांसू निकल ग्राने का यही कारगा था।

शुभ चिन्तक रामचन्द्र

( पत्र संख्या १०५)

लखीमपुर

परम पूज्य तथा श्रद्धेय श्री बांबू जी

ता० १०-७-५०

सादर प्रशाम

कृपा पत्र जो ग्रापने पूज्य मास्टर साहब जी के हाथों भेजा सो मिल गया। ग्रापकी तिबयत ठीक है पढ़कर सबको प्रसन्नता हुई। ग्रापको दो दिन की will power exercise से बहुत लाभ है इसके लिये 'मालिक' का बहुत-बहुत घन्यवाद है। मैंने शायद working छोड़ने के लिये न लिखा हो क्योंकि यह ग्रसम्भव है। ग्रब तो मालिक की कृपा से जैसी पूजा 'वह' चाहतां है वह ही होती है। 'ग्रापने' जो यह रंज ग्रौर खुशी के बारे में लिखा है सो बिल्कुल ठीक है ऐसा ही होना भी चाहिये। ग्राप कोई लिखने वाला न मिलने के कारण मेरे पत्र का उत्तर विस्तारपूर्वक नहीं दे पाते तो न सही। मुक्ते तो केवल 'मालिक' से काम है बस कृपा सदैव बनी रहे यही विनती है।

पूज्य मास्टर साहब जी से मालूम हुआ कि परम पूज्य महात्मा श्री पापा को बहुत तेज बुखार आ गया सो कृपया उनसे प्रशाम कहियेगा और उनकी तबियत का हाल जरुदी लिखवाने की कृपा कीजिएगा। मेरी आत्मिक दशा तो

( ६७ )

ग्रव यह है कि पहले 'मालिक' की याद ही भूलती थी परन्तु ग्रव देखती हूं कि खुद मालिक को ही भूलती जा रही हूं। कभी-कभी तो फोटो देखकर भी मैं यह भूल जाती हूँ कि यह किसकी फोटो है ग्रीर ग्रव कुछ यह न जाने क्या हो गया है कि ग्रव 'मालिक' की याद ऐसे ग्राती है जैसे एक ग्रजनवी जिसे कभी न देखा है न जिसके विषय में ही कुछ मालूम है। जैसा मैंने एक बार लिखा था कि जब मैं कहीं से लौटती हूं तो घर वाले ऐसे लगते हैं जैसे मैं किसी को जानती ही न होऊं, उन्हें पहचानने की कोशिश करनी पड़ती है परन्तु ग्रव वही हाल 'मालिक' के प्रति है। पहले जैसे 'मालिक' के प्रति बिल्कुल ग्रपनापन लगता था ग्रव वह भी नहीं है। ग्रव तो 'उसके' प्रति भी तबियत में कुछ लापरवाही सी ग्रा गई है। परन्तु चैन एक क्षरा को भी नहीं है। ग्रीर 'वह' जाने, 'उसका' काम जाने।

म्रापकी दीन हीन सर्वं साधन विहोना पुत्री कस्तूरी

(क्रमशः)

#### Our Publications

|    |                                              | Rs.           |
|----|----------------------------------------------|---------------|
| A  | . Grand Master's Truth Eternal. (English)    | 10.00         |
| В. | Master's Writings: (a) English               |               |
| 1  | Efficacy of Raj Yoga                         | 7.00          |
| 2  | Reality at Dawn                              | 5.00          |
| 3  | Voice Real                                   | 12.00         |
| 4  | Commentary on Ten Commandments of Sahaj Marg | 3,00          |
| 5  | Towards Infinity                             | 3.00          |
| 6  | Sahaj Marg Philosophy.                       | 5.00          |
| 7  | Autobiography, Vol. 1.                       | 10.00         |
| 8  | Thus Speaks Shri Ram Chandraji               |               |
|    | (A Compilation)                              | 1.00          |
| 9  | Souvenir (Lalaji Birth centenary)            | 10.00         |
|    | (b) Hindi                                    |               |
| 1  | Sahaj Marg ke Prakash Men Rajyoga            |               |
|    | ka Divya Darsan (Translation of No 1)        | 4.00          |
| 2  | Satya Ka Udaya (Translation)                 | 4.00          |
| 3  | Sahaj Marg ke Das Niyamon ki                 |               |
|    | Vyakhya (Translation of No 4)                | 4.00          |
| 4  | Anant—Ki—Ore (Original)                      | 3.00          |
|    | (c) Kannada Translations                     |               |
| )  | Rajayogada Prabhava.                         | 1.50          |
| 2  | Satyodaya                                    | 4.00          |
| 3  | Sahaj Margada Hatthu Niyamagala              |               |
|    | Vyakhyana                                    | 3.00          |
| 4  | Anantha Dhedege                              | 1.50          |
|    | (d) Tamil Translations                       |               |
| 1  | Sathyodayamu 2nd Edn.                        | 5.00          |
| 2  | Pathu Niyamangalin Virivurai                 | 4.00          |
|    | (e) Telugu Translations                      |               |
| 1  | Sathyodayamu                                 | 3 <b>.0</b> 0 |
|    | Rajayoga Prabhavamu Sahaja Margamu           |               |
| -  | Dhrushtya                                    | 3.00          |
|    | (f) Gujarati Translations                    |               |
| 1  | Translation of Efficacy of Raj Yoga.         | 3.00          |
|    | Translation of Commentary on Ten             |               |
| _  | Commandments of Sahaj Marg                   | 3.00          |
|    | · · · · · · · · · · · ·                      |               |

( 4= )

golden at

|                                         | 2101          |
|-----------------------------------------|---------------|
| (C) Dr. K. C. Varadachari's Works:-a    | ll in English |
| 1 Sahaj Marg-Shri Ram Chandra's         |               |
| New Darsana                             | Out of Print  |
| 2 Lectures on Sahaj Marg                | 10.00         |
| 3 Sahaj Marg and Personality Problems-  | <del>.</del>  |
| (Seminar compilation) Vol. I. Yoga Psy  | ychology      |
| and modern Physiological Theories.      | 8.00          |
| 4 Vol. II Superstition and Spirituality | 5.00          |
| 5 Talks on Efficacy of Rajyoga          | 1.50          |
| 6 Talks on the Commentary on Ten        |               |
| Commandments                            | 3.00          |
| 7 Talks on Sahaj Marg Philosophy        | 5.00          |
| (D) Other Works:                        | •             |
| 1 A Panoramic View of Sahaj Marg-Eng    | lish,         |
| Sri Raghavendra Rao                     | 5.00          |
| 2 A Peep into Sahaj Marg (Eng.) by      |               |
| Shri Ishwar Sahai                       | 5.00          |
| 3 India in the West-Eng. P. Rajagopalac | hari 15.00    |
| (E) Pamphlets:                          |               |
| 1 Outlines of Sahaj Marg (Eng.)         | 0.30          |
| 2 Sahaj Marg Ki Roop Rekha (Hindi)      | 0.30          |
| 3 Today is Ours-Sri G. Vijaya Rangacha  | ari 1.00      |
| 4 Sahaj Marg—A Natural way of God       |               |
| Realisation Prof. Laxmi Shanker.        | 0.30          |
| 5 Sahaj Marg-Ishwar Prapti ka Achook    |               |
| evam Saral Sadhan.                      | 0.30          |
| 6 A Digest of Sahaj Marg-               | 0.50          |
| Sri G. Vijaya Rangachari                | 0.50          |
|                                         |               |

Publication Department, Shri Ram Chandra Mission, Shahjahanpur (U.P.) 242001 INDIA Sahaj Marg Printing Press, Shri Ram Chandra Mission, SHAHJAHANPUR, (U. P.) 242001 INDIA