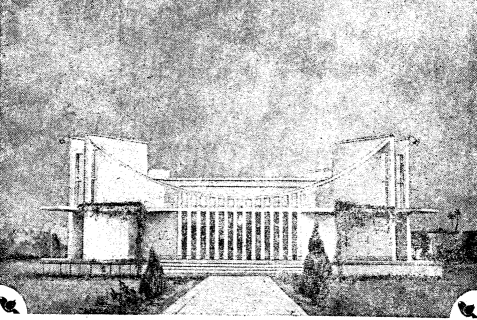
# HEG-HIG SAHAJ-MARG



Registration No. R.N.12620/66 Grams: SAHAJMARG

interest Their

Shri Ram Chandra Mission

SHAHJAHANPUR U.P. (India) 242001

Bi-monthly Spiritual Phone: 2667



उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान्निबोधत । (उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान—लाभ करो )

# **\* प्रार्थना** \*

हे नाथ ! तूही मनुष्य जीवन का ध्येय है, हमारी इच्छायें हमारी उन्नति में बाधक है, तू ही हमारा एक मात्र स्वामी ऋौर इष्ट है, बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति असम्भव है।



### O, Master!

Thou art the real goal of human life, we are yet but slaves of wishes, Putting bar to our advancement, Thou art the only God and Power, To bring us up to that Stage,

| Vol. xXV                     | All righas reser | ved No. 1                     |
|------------------------------|------------------|-------------------------------|
| Editorial Board:—            |                  | January, 1982                 |
| 1-Dr. S. P. Srivastava, M.A. | Ph.D'            | Single Copy Rs. 3-50          |
| 2–Prof. Laxmi Shankar        |                  | Yearly Subscription Rs. 18-00 |
| 3-Shri S.A. Sarnad           |                  |                               |

|                                            | CONTENTS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| English-                                   | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |
| 2– We a                                    | a and Modern Education [Dr. S.P. Srivastava. Lakhimpur-Kheri]<br>are Abhyasis—By Sister Kasturiji Chaturvedi<br>ing—Clarification                                                                                                                                                                                                               | 1<br>6<br>12 |
| हिन्दी—                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |              |
| २- सहज्<br>३- सहज्<br>४- सत्सं<br>५- "ध्या | श पालन —श्री प्रेमकुमार गुप्त बरेली त मार्गं साधना-प्रगाली से निर्मलीकरण —श्री राजेश्वरी प्रसाद श्रीबास्तव, सीतापुर त मार्गं की सिद्धियां —श्री राजदास सिंह —रिबिलगंज —बिहार त, विवेक ग्रीर संकल्प —श्री महेश्वरी दयाल सिंह श्री वास्तव, गोरखपुर त योग' —श्री चन्द्रशेखर शुक्ल, इन्दौर म०प्र० थापक दिवस लखीमपुर में प्रस्तुत ग्रध्यक्षीय भाषण — | 8 R X E E    |
|                                            | श्री वृजेश कुमार शर्मां, एडीशनल डिस्ट्विट जज, शाहजहाँपूर                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १२           |



## All India Conference

QN

#### Yoga and its integration in modern education

at I.I.T. Kanpur (September 10–13, 1981) Yoga and Modern Education

[Dr. S.P. Srivastava, Head of Philosophy Deptt. Y.D.College Lakhimpur-Kheri] Delegata representing Shri Ram Chandra Mission, Shahjahanpur-U.P.



The history of yoga, as a subject cf regular education, may date back to prehistoric times of Harappan Culture wherefrom the Arvans picked it up and made it a part of the latter Vedic culture. The Jaina, Bauddha and the later revivalist Hindu traditions seem to make Yoga the very hub of their way of life, as also of their philosophy to the extent that Yoga became the very differentia of the composite Indian culture. The Christian and the so called Neo Platonish mystics and Muslim Sufis also adopted it in their own way. As such, Yoga may aptly be described as the universal system of practice and knowledge concerning the structure and development of human personality. The credit of instituting it as a regular Science, surely belongs to Indian wisdom, through the ages.

The dawn of the twentieth christian century resounded with Swami

Vivekananda's clarion call for the renaissance of the eternal essence of Indian culture. instituted Science of Yoga. Swami Ram Tirtha, Mahatma Ram Chandra of Fatehgarah, Sri Aurobindo and Professor Ranade etc. carried the torch through the earlier half of the 20th century; and the last thirty years have witnessed about a score of the teachers of Yoga with significant following inside and/or outside India, trying to contribute in their own ways to the growth of the movement, started at the dawn of the century. They naturally have their good and bad points, and they may undergo phases of waxing and waning popularity; but the fact of their being instrumental to the growth of a movement of much value, must have to be noted. The 18th. century was the century of physical science, the 19th that of biological science. The 20th century has rightly been called the century of the science of phychology; and by the end of the next two decades, humanity may find itself well poised for entry in a century of the science of spirituality or Yoga.

About the year 1950, the typical attitude of a modern educationist the question of introducing Yoga as a subject of study and research at University level was contained in his criptic remark, "Yoga is not economics or politics", even though he not only admired but sincerely practised Yoga. The academic circles in India, evan now would consider it respectable to discuss what Buddha or Shankara or Kabir might have said or meant, but continue to treat what they did or experienced as something beyond any serious concern. As the conditions prevail Yogis of calibre must first convince Europe and America to recognize Yoga or T.M. etc. as a subject for B.Sc. and M.Sc. degrees and serious psycoholgical or therapeutic research, before receiving the attention of the academic circles in India. The syllabi of the ancient Indian Universities of Taxila, Nalanda and Vikramshila etc. are not available in any adequate detail. So, in the absence of any definite authoritative models or quide lines to bank upon, the modern educationist of India must naturally be all cautions to embark on any initiative or experiment in education, on his own. After all, the voluminous work of, God

knows how many commissions and committees etc. on educational reform during the last thirtyfour years of freedom and democracy, has succeeded only in making the costly hoax of English medium education for their children, a matter of prestige or vanity even for the lower middle class, in this country.

The Sarcasm on the mess that consititutes modern education in India apart, we need utmost care and precaution to seek clarity and discernment on what and what for we are going to introduce or integrate in the system of our so-called modern education. Some twenty years back when I set upon research for my Ph.D. degree on a 'systematic survey of Indian Phychology', I was advised by a Professor of Psychology to work on physiological picturization of trance state or Samadhi, as that was the recognized trend of research, at the time, in the respectable psychological centres of higher study in the world. I humbly but firmly told my well-meaning adviser that this amounted to measuring or comprehending intelligence through pneumography or differential analysis of blood samples. If 'Samadhi' is to be investigated by a researcher, If yoga is to be a subject of research and study, we must underline 'Samadhi' or 'Yoga' as it is in itself, and not what may be the prevailing fashion of research or study concerning these

at the time somewhere. Let me straight-away place for the consideration of this august assembly what I got as the core and kernal of Yoga from my guide and master Shri Ram Chandraji of Shahjahanpur, who established Shri Ram Chandra Mission in the year 1945 in the sacred memory of his own guide and master Mahatma Ram Chandraji of Fatehgarh (1873–1931), regarded as the Adiguru of Sahaja Marga system of Yogic Sadhana.

Shri Ram Chandraji of Shahjahanpur, popularly and affectionately known as Sri Babuji, while on tour of the whole length and breadth of India some time in the forties of this century, visited the Ashram of a so called Jagat guru Bhagwan Mahamandaleshwer, and enquired what practices were prescribed for the inmates of the ashram, including students of a Samskrit Pathshala: "Kirtan, Bhajan, Sandhya, Arthi, Asan, Pranayam etc.' he was told 'Is it enough', asked Shri Babuji "What else"? queried the Mahamandaleshwar. "Meditation", said Babuji. "Yes, that too is prescribed for the select few, who are adequately advanced", came the information, "But is meditation also sufficient"? Shri-Babuji further asked. "Does any thing still remain"? was the question. "Yes, Transmission, "was the reply. "What's that" exclaimed the bewildered jagatguru. "It's the technique of spiritual training", explained Shri Babuji "Mere

knowledge or self advancement does not make a teacher. he must know how when and how much of the knowledge is to be imparted to the student. Meditation is what the practicant of Yoga does; transmission is the job of the guide or master. Nobody devoid of it should undertake spiritual training of others, if he does not wish to spoil himself".

When I met Shri Babuji towards the close of the year 1955, I was deeply impressed on the one hand by his clarity and precision on any point concern ing Yoga and Brahmavidya; and by his convincing capacity to impart actual feel and experience of spiritual states to sensitive Abhyasis, and curious sincere seekers, on the other. I have no hesitation to assert, that no modern teacher of Yoga in India or abroad adequately claims to have a comprehension of or command over this latter capacity, which has nothing magical or mystical about it, in the secretive sense. This is different from hyptinotism, which weakens instead of nurturina and strengther ing the will of its subject, It is not the same thing as automatic radiation of piety etc. from a Saint or master, in which case there is nothing by way of active exercise of will on the part of the saint or guide. Allegarically it consists in 'taming the beast in man' in the words of late Dr. K.C. Varadachari of Shri Venkateshwar, University, Tirupati; or in awakening the sleeping

beauty in man' in the words of Shri Babuji himself. It is a sort of an effortless effort of human thought and will, whose effect is unfailing. It is exemplified by Lord Krishna imparting the feel and experience of Sthitapraina, Nishkama Karma, Trigunatita states etc. to Arjuna in mythological literature; and by Ram Krishna Paramhansa imparting the states and stages of spirituality to Swami Vivekananda and others in recent history of Yoga education. It constitutes the core and kernal of Yogic training, worthy of attention and investigation by the best brains in academic and scientific circles. Any significant achievement in this regard must surely result from humility of a student, rather than the arrogance of a patron.

Shri Ram Chandraji of Shahjahanpur remarkably transcends scriptures without contradicting them. He modifies traditional eight fold Yoga of Patanjali in several respects to adapt it to modern needs of human individual and society. To begin with, he does not prescribe the first five steps of meral, physical, biological and sense training as preliminary to the latter training of the mind. These, however, are not declared to be irrelevent. Their essential outcome is rather necessary, but it should develop automatically through practice of meditation. Secondly the last three steps or constituents are not treated as three. but parts of a single process starting

with Dharana i.e. fixing a suitable object of meditation, and culminating in a tensionless calm poise of the mind i.e. the starting point of Samadhi or Superconscious state, which also is not the end, but just the flood gate to Yogic experience and journey in the realm of the spirit. Meditation constitutes the core of the mental training or Raja Yoga. This presents hundreds of minute problems requiring the assistance of a competent guide, who should work in the spirit of a servant rather than a Master. To take just a few examples, generally meditation is confused with concentration, which is not to be emphasized for practice, but should result from the practice of meditation, which is waiting rather than hard and anxious mental effort, which benumbs the fertile capacity of mind in the flood. Sahajata rather than Tapasya is the key note to the balance in life that constitutes the core and kernal of Yoga. Tapsaya of even a thousand years cannot bring liberation, which is a state of quissance, on the way to the ultimate end, that lies beyond and beyond, where we do not know what is there or what is to be there. We should not use a crane to pick up a needle.

Similarly, Shri Babuji's research and training with regard to the so-called Chakras of Tantra Shastra is unique and revolutionary in its own way, the Hridaya roughly akin to Anahata Chakra is taken for meditation

and cleaning, as the starting point of journey upto where Shri Babu ji speaks of the extent of the Heart region. Beyond this, Mind region extends from the top of the head to the occipital prominence, with numerous points in it. Then the Central Region at the occipital prominence itself. with its seven concentric rings of splendour surrounding the Centre or the ultimate destination of spiritual journey. The Mind region and Central region is almost unheard of in any literature concerning Yoga ancient or modern The three lower and the much chakras talked of Kundalini receives scant reference or attention under Sahaja Marga System, like the earlier first five steps or constituents of Patanjali's system. Thus this revolutionary though sober system discovered and instituted by Shri Ram Chandra ji of Shahjahanpur has immense potentialities and problems for research. after the preliminary training in the technique of meditation and transmission etc. at graduation and postgraduation levels.

To conclude my paper, Yoga as a way of life must, as it does, constitute a system of life-long education. At present the moral and social aspects need be imbedded in the very structure of Indian society. Provision for moral education may be needed from the very early period of life. The postural and breathing exercises also require to be

introduced as early as possible. The University stage should be chiefly devoted to meditation and its auxiliary aspects at undergraduate and postgraduate levels. For research. potentialities of yoga are multi-faceted and of immense dimensions. The physiological counterparts of subtle states of spiritual advancement and the conditions determining them may be investigated through the help of advanced computer technology and space research programmes etc. The core of yoga may still elude the grasp of material research. But the problems and limitations, and the newer vistas and avenues of research opening as consequent to routine research programmes as planned and executed now, may be considered in due course.

I must congratulate the organizers of this conference for their much needed venture. I have to offer them our heartfelt thanks for providing us an opportunity to introduce ourselves and our work and plans etc. on their platform. As a delegate representing Shri Ram Chandra Mission. I assure the organizers of this conference every cooperation and assistance, as and when required for the achievement of their objectives. The blessings of the Master Supreme shall always be with them.

# We are Abhyasis

(By Sister Kasturiji Chaturvedi.)

(Translated from the original Hindi article 'Hum abhyasi hain' published in Sahaj Marga Magazine Vol. XVII No. 1 of January 1974 by Shri Atmaram Jajodia, Bombay.)



We are tiny trots. Without mother we have no comfort in day nor rest at night. If we are hungry, we need mother; if we have to bathe, she is essential. To hide from scolding we get under her loving cover. Flowing in her love-current, we are fearless before her having nothing to conceal from her. This is about our need for worldly nourishment and growth. What should such a soul do who has lost contact from his mother (God), who is unable to perceive her because of the material cover he has stretched over himself and feels restless and unhappy without her? What should he do now? Only the practice of His (God's) remembrance, Everybody who has come into this world is shackled with some chains or other. In fact, the strong grip of the chains of our samskaras is the main cause of our coming into this world. The prime source of the formation of these samskaras is the practice of wrong habits by our mind, which is a slave to them. When it gets accustomed

to a difficult and perverse path, the vice-grip of suffering and misery becomes tighter. When our mind gets practised to the correct and natural path, all shackles are released and our advance towards the Ultimate goal continues unchecked and with ease.

Lifelong periods are spent in practice; still, I have observed, the mental make-up does not shape itself correctly. What could be the reason? As far as I have noticed, the reason is, we practise without any aim or goal. Some stray desires make us beg, "Let the children be alright; may my health improve; or, may such and such difficulty disappear." Difficulties are not removed: only, unfulfilled desires reduce the importance of Divine power from our heart. Result is, we are further removed from our goal. We are abhyasis, we are sadhakas. Our aim should be God-realisation only. Of course, whatever acts as impediment in the realisation of our Goal, we must put before

Him. May they be diseases or other difficulties. Then they are certainly mitigated and we get (divine) strength and help in our advance towards the Goal. When our abhyas is aimless, we do not get even the scent of His nearness, and remaining chained to our abhyas or sadhana, we leave this place as we came. So, we must concern ourselves with reality only, and mould our living in such a way that the shadow of the earth does not fall on the Sun.

Real abhyas enables to measure the distance between ourselves and our goal; and when we feel His nearness, hope makes us happy. Then our progress towards Him becomes faster. When we travel towards Delhi or any other place, we gauge position by mileage. Similarly, as we feel the samipya (proximity) of our Master inside the heart, we can estimate the nearness or distance from our goal. All the stages of spiritual progress come within the orbit of this increasing proximity or oneness with Him. Later on when the limitation of this orbit breaks off, we merge with the Infinite.

The experience of samipya (proximity) is so natural, that every abhyasi amongst us comes to know of it. Its fomentation goes on expelling all the illusory artificiality of our inner and outer being, and we are horripilated with the tickling pleasure of meeting. This proximity alone gives us the news of

our nearness to Realisation and progressive meeting with Him. The experience of this samipya is so pleasant that it enters our heart and takes us to a condition of more and more depth. This depth is the proof of our acquisition of His nearness. As we proceed along, this depth becomes extremely narrow." Previously, we could see it everywhere and feel His presence; but now the depth becomes so narrow, that we feel there is room for two only. But the naturalness and cleanness of the path increases. Nowhere are we confronted with the thistles and thorns of irrelevant thoughts as obstacles. Actually the condition is (as the poet says) that 'we have to walk a precarious path, but who cares for the heavy load on our head?' Indeed, He takes the entire load off our hearts and makes us very light. Every one of us experiences this lightness. Now, one more special development is noticed in ourselves. Withdrawing from the outward environs, we start expanding in the vastness of the inner soul. But being subtle, it sometimes escapes our notice. Gradually this inner expansion grows and makes us one with the expansion in everything outside. Further on, this takes the form of a sort of omnipresence which represents as though a link which is a characteristic of the final meeting with our beloved (God). Later Master wrote to me that commensurate with the level of our lava-avastha (mergence), 'baga'

(maturity) of the same measure is conferred on us from His treasury. This means, mastery over the things and powers bestowed is also given. What a wonder! We went as a beggar and stood before Him hesitatingly with the bowl of our heart. And look what He did! Not only did He relieve us from begging, but showered so much on us that we could distribute to others also. Simultaneously a wonderful self-confidence too grows within us. because at whichever level we are 'joined', our laya (mergence) takes place. His power to the same extent is automatically inherited. Gaining the samipya (proximity) of the beloved, our heart keeps on exclaiming, "He is mine only, only mine; and, I am His only, His alone, only His!" An incomparable firmness and self-confidence starts taking root inside us. A unique innocent longing develops within. Repeatedly pleasure enlivens our being and hair stands on end. Why? Because we feel the sanctifying nearness of the presence of our dearest. This increases our craving for the ultimate union all the more. We become the living examples of Master's saying that, 'craving finds out its own path.' What a wonderful living it is then ! (as the poet says), 'those desirous of thee, turn away from every desire." Then one is forced to exclaim. 'Dearest mine, bitterly have I cried in thy remembrance ! " From the other side it is heard, "When thou criest, I laugh; When thou laughed. I cried." Why is it so? Because when I cried (in His remembrance) He was happy that the moment the child cries for the mother (destination), the Goal itself would come running. When engrossed in the illusion of fleeting worldly pleasures, I would feel happy and laugh he cried thinking, I had forgotten the real natural path and was lost in entanglements. Thus far we have talked about His (Goal's) samipyata (proximity)

Now, when we advance still further, every now and then while walking or doing some work, we forget as to where we are. Regaining consciousness it is felt as if we have returned from somewhere. About this, Master wrote that it was His 'forgetful state'. Gradually, the place we used to feel we could reach sometime, becomes in a subtle form, our dwelling. We clearly experience that even though we reside in this world, actually we have started living in some other place. This means as if, we have entered the second stage of His proximity (samipya); in fact, we have achieved the salokyata (residence in the same region) of our beloved. But the destination is still far away. It is true His salokya is ours now, but the craving gets all the more intensified as to 'What is our dearest like? When could we get a glimpse of Him? and when shall the final meeting come off? Ease bids farewell, Night does not befall, the day

never dawns, Difference of day and night is obliterated, Everything seems to be disappearing. Even the faces of people here do not remain in view. The world appears like a shadow. This comes as a further proof of our advance towards Reality. Our movement becomes very easy and pure. Whichever way we pass, a current of sanctity overflows and we actually feel it. As the distinction of individual face or form disappears, the very seed of hatred for all and sundry gets burnt, as though one more cover of maya (illusion) has been torn off. We rise still above and all appear to us dear as kith and kin. Similarity is experienced between the animate and inanimate. The chapter of Universal love is opened. But, now swimming to depth in this condition is necessary. What happens is that once we have attained salokya, news starts coming from every source and direction, because now we live very near to the dearest, in His own region. All around there is fragrance of nirvana. Interference of the externals stops, as the gaze is now pursuing Him only, This intoxication grows to such an extent that even our residence in His own region is forgotten. Our entire being as if, becomes eyes only. The heart which used to cry "doors and walls, all are mirrors; wherever I see I find thee only", now exclaims "whichever side I gazed, I found thy elegance strewn". Suddenly a wonder descends and all this was

forgotten like a dream and an unprecedented steadiness takes possession of every movement and thought rather the entire mental makeup. remained wide open. Death overtook, not the body, but my 'self'. I was reminded of the words of Kabir, 'mind is stilled, still lies consciousness: the entire being stilled. After such a one God roams, exclaiming 'Kabir, O, Kabir, I' And why shoudn't this happen? After death took place, it was felt as if somebody inside my heart was calling me out. He has now set out in search of a resident of His own world (His own abhyasi). Whosever He comes across, He asks, "where is he, O where is he?" The news of this reaches us also (in the shape of experience). A feeling grows that the beloved is searching for me. Why? because, our entire sadhana and abhyas was directed towards His achievement only. Our practice was to abide in Him only.. And lo! one day discovers us! Then (What happens) ? partly sleepy, partly lost. a little wonderstruck, as if unconscious. losing the self, we set out with Him only. Whereto? We know not. We are not conscious of our walking even. Peculiar bocomes the movement of usabhyasis. Now an unprecedented divine into our state comes experience. Gazing into the beauty of our 'dearest' constantly, we get lost in Him only (merge into Him). Suddenly His form becomes our form. The mirror cannot

see its own face. Similarly, the attainment of Sarupya (oneness of form) makes it impossible for us to see ourselves. So much so that we cannot feel our own touch even, Now that sarupyata has been attained, Mastery (baga) over it also is conferred from His treasury immediately. We got Him, but what a joke that we lost ourselves! Gradually this condition too gets absorbed in us so naturally that all of a sudden we forget the form also. When there is no form, what to talk of sameform-ness (sarupvata)? Our Master is leading us towards liberation, so how could there be a bondage of form, even if it be His own form? How could He tolerate any weight on our thoughts, even though it be of spiritual conditions ? In fact. nursing ambition of certain conditions within us we die once again. In course of our march towards complete oneness with our dearest, we die several times before we live

Now we find a new chapter open before us. We feel our conscious heart and mind slowly melting away. This marks the beginning of sayujyata (joining or union). I have given just a brief reference to serve as a scale for us abhyasis to measure their own progress, It is a glimpse of the major conditions only, with reference to which they could gauge their own inner state, Otherwise, in each of the higher states we come across innumerable

subtle conditions. which go on changing from morning to evening. of A description of each would fill pages together and still remains incomplete. Master's bounty is immeasurable. He gives, gives and goes on giving. The difference (in understanding it) is created by our sight. When we fail to withdraw our gaze from outward attractions, these subtle conditions escape the ken of our experience. Our Master on His part goes on pouring them in our hearts through His sacred pranahuti, without any distinction whatsoever.

Now, the auspicious occasion of savuivata has arrived. Holding our arm He is Himself leading us forward. While entering into this state, our role towards the accompanying guide as well as the expanse of divine conditions, becomes that of a mere spectator. Before we enjoy these great divine states, our internal soul-power to enjoy them itself merges into Him. Now we have nothing to give or take; so the inner desire too becomes lifeless. Craving, after showing us the path, merges with Him only. We find that our limitation (of our self is destroyed and something pervaded into the expanse all over. Now I wrote to Master that whichever place I think of, I feel I am present there. There is no thought whatso ever and the condition remains changeless like that of the pacific ccean.

Puja, having come back to the place it started from, has come to an end. Sitting in this condition once I told Master that although sitting opposite, I could not see Him; although He spoke there was no sound. But I felt a sweet melody came from afar and melted away. What was all this phenomena? Upon this a melodious voice fell on the ears which meant that "forms of all types are related with matter only. I wish to take you all where everything is concerned with Reality only." I dare say this could be possible only if we are lucky to get such a Master whose current has merged with the Ultimate Reality. Remaining merged in that current (the Master) with all our vrittis (habits) upturned by His sanctifying pranahuti, we flow on with it, and one day undoubtedly reach the place of our crigin (Ultimate Reality). The beautiful words of Kabir also sing the same tune:

Current, that is my Master, is the purest one

I lost my body in the same. says Kabir, liston O Sadhu! One becomes alike then alone

(Satguru dhara nirmal dhara. सतगृरू धारा निरमञ धारा Vamein Khoi Kaya re वामें काया खोई रे Kahat Kabir Suno bhai sadho, कहत कबीर सूनो भाई साधो tabahin vaisa hoi re.) वैसा होई रे ॥ तबहीं

This is unchanging truth; this is where the expanse of Reality is found. Now, who knows how far swimming in it would take place? He alone knows, who knows.

In my childhood I undertook various types of sadhana and experimented with a number of yogic practices. Ultimately I realised the truth that one which is free from the bond of all krivas (physical practices) i.e. dhyan (medi tation), is the sadhana conducive to liberation. One which is completely free from all desires is the true sadhana; that current alone will one day lead us to the place of our origin, mergenoe and swimming in which release us from all shackles, whichmakes our heart feel light and free (because of the removal of samskaras), where the breath of peace is free from the physicality of breathing, and where the slough of the whole material grossness is thrown off before our very eyes. That denotes the real Master. This is not only Realising Him (God), but something more also. As Master has stated, the maturity or mastery (baga) over this condition also, is bestowed upon us from the same court (of God). There, the self-confidence which we gained in the condition of samipyata (proximity), which grew and developed in the achievement of salokya and sarupya, now breaks all limitations and merges with the Infinite. Everything which started with limitation, now

goes and merges into the unlimited. Although we now find ourselves one with the 'unfailing will', we remain almost forgetful.

When He awakens consciousness for His work, then we feel His infinite power in us. We are awakened with firmness untiring and unparalled, singing joyfully. And when the work is accomplished, we again become forgetful as in sleep. Thus, this small thing that remains in us denotes the difference between soul and God. The same thing denotes the difference between the servart and Master. But what a unique existerce it is! It is, so to say

no existence at all. The wonder is that our external consciousness which is needed to accomplish material activities never sleeps and becomes alert. How? It is not known. Who knows how far it extends? He alone knows it, who knows it. First, attain 'Him'; then know whatever He makes us know. Proceed further with what He gives and dive deep. Then? Leave every thing like a wayfarer and go away. Now (what happens)? Go on witnessing as a third person the gift 'He' has given. That too is forgotten all of a sudden. This alone is the scale for us abhyasis to weigh ourselves.



# Cleaning (Clarification)

Two abhyasis have written letters of complaint about the Hindi article captioned 'सफ़ाई' (cleaning) by Shri Prem Kumar Gupta; Bareilly. published in volume XXIV No. 4 (July 1981) on page 12 (Hindi Section), The relevant extracts from the two letters are given below:—

(1) "Shri Babuji has not safd thus. Babuji has stated at a number of places that cleaning should be done according to the method already given, But we commit mistake in understanding it. Please see on page 12. the method stated therein may have been told to some particular individual".

(2) "The method is not found. till now, in any pamphlet, book or article written by Master. Once I had asked Master Himself and he had said with an apparent amount of displeasure: "Have you not gone through the pamphlet giving the method of cleaning etc? Do accordingly. People do not understand that even a slight deviation is likely to cause harm".

"In the article concerned, there is no mention of the main and original method. If now this method is the correct one, there should be clear—cut instructions to all the brothern. Otherwise, new abhyasis are likely to be confused that the method given herein is something different from the one published in the pamphlet. In case the method is wrong, a clarification to that effect must be given in the next issue of the magazine, and if that too is a method like the original one, then also a clarification be issued".

There are two main points of deviation included in the above mentioned article on cleaning, over and above the process of cleaning given in the general pamphlet, reffered io in the letters of complaint. These two so called points of deviation are following;

- i. Imagining Master's presence in front of the practising abhyasi.
- ii. Supposing that the divine currents, flowing from the front, enter our body (system) and pass out completing the process of cleaning.

Of these two, first one is part of the method of constant remembrance. and the second one is part of the method of cleaning, given by Master to a particular abhyasl and later on stated to be beneficial to all. This method of cleaning in its original form as described by

Master is thus: "Think that you are submerged in the ocean of grace (Bliss) and its waves coming from the front are passing through your body washing away all grossness, impurities, darkness etc, and you are becoming clean". Later on, Master prescribed it as a general practice for evey body. One of his letters is quoted below:

"I am writing below a meditation which has proved efficacious to you. If you do it, it will help you a good deal in your spiritual progress. This is my tried meditation and recently I made it compulsory for all my associates."

#### **MEDITATION**

"Think that you are drowned in the shoreless ocean of bliss, and the waves of the ocean are passing from the front through your entire body (which should be supposed as transparent) towards back side, carrying along with them darkness, grossness, dirt and all the ills of the system which are impediment in spiritual progress."

So. from the view-point of the Editor, there is nothing in the article of Shri Prem Kumar Gupta, which is contrary to Master's instructions. The writer has described his own experiences in this article and on that basis he has appealed to all brothers and sisters to attach due importance

to cleaning. This is the main feature of the article. The writer has referred to the process of cleaning, adopted by him, in the following words: "Perhaps many of the abhyasis do not know how to do cleaning". The implication is clear that those who know it, or those who have got clarification from Master in this connection. are beina benefitted by the practice, given to them, need not be guided by anything given in the article. The abhyasi brothers and sisters seeking clarification seem perhaps worried (and now. possibly angry) because they want to save all other, particularly new, abhyasis from confusion, and to provide the right knowledge "to them; this intention is quite good, and the Editorial Board is grateful to these two abhyasis for presenting an opportunity to clarify the duty and responsibility of the journal in this regard.

The main purpose of the mouth-piece of an organisation is to publicize and propagate its ideology and special features. 'Sahaj Marg' Journal being the mouth-piece of Shri Ram Chandra Mission, also fulfils the same purpose. It is not the function of the magazine to give direct guidance regarding the method of sadhana. The omnipotent Master and the preceptors appointed by Him are there for this purpose. Indulging in some abhyas [practice] on reading an article published in the magazine, or on reading a book written

be some author or even by Master Himself, is just like starting the practice of Yoga on going through the 'Yoga or 'Hatayoga' Sutras' of Patanjali Pradeepika', or like starting the practice of medicine after glancing through 'Charaka Samhita'. An abhyasi, whether new or old, should seek a solution of difficulty or doubt concerning methodology of Sahai Marga from his or her preceptor and the preceptor, on his or her turn should do so from a competent and enliahtened preceptor. The source of final solution of course, is undoubtedly the omnicompetent guide Shri Babuji. When some direction from the management of Shri Ram Chandra Mission is published in the journal it should be complied with, but the general articles, published in the magazine should not be made the media of directions pertaining to In cas ← Sahaj Marg sadhana. magazine also, like any other journal, the responsibility for the views expressed in an article remains that of the author. The editors do effect certain corrections but; even then, mistakes are possible. To make this an occasion for being upset or excited is to harm one's own inner balance, which is likely to hamper spiritual progress.

In spite of the above clarification regarding the function of the journal, it is not proper to deny the need of a healthy and dispassionate criticism of the material published in it. For example, in the present case, it can be asked as

to how far it is proper for an abhyasi to evolve a new method for his own practice by combining parts of two or three approved methods of meditation when Shri Babuji has categorically forbidden to add or delete anythig to the given methods. In reply to this it can also be said: "How did you come to know that Shri Babuji has not allowed that abhyasi to adopt that method? or Why should you, after all presume that whatever has been told to you is right for all others, and everybody must follow it. Morover you should not deny the right of putting one's own experience in the form of an article before others, to a particular individual who might have been allowed to practice some particular method." But the confusion is likely to go on increasing, by such questions, replies and rejoinders, without obtaining a satisfactory solution,

In fact, every practice, method, instruction, etc. has a purpose, the fulfilment of which alone makes it right and meaningful. If this purposefulness is lost, then, a faithful following of that practice or method etc. merely becomes blind slavery to a dogma, and even dangerous. It is, therefore, that there remains the need for actual guidance of a real Master every moment, and at each and every step. This does not mean that four thousand or a million disciples start putting questions to the Master at the physical level, and demand answer.

There is a condition known as a rapport in human relations, wherein material limitations come to an end; and the assurance of a flawless guidance and a noiseless (voiceless) approval is established. The supermost example of this, present in our midst, is our Master Shri Babuji, who modifies the systems, founded by Patanjali and Buddha in such a manner, that, had they been living to-day, they themselves would have done the same. The modification which defeats the basic purpose or objective is improper, may be even dangerous; and that which fulfils the main purpose is acceptable and even commendable. Let us take the case of incorrect and cleaning itself. It is even harmful to say that cleaning is effected automatically through transmission. The practice of the individual cleaning process in a group by abhyasis is wrong and harmful. Likewise, if someone sits in meditation for hours together, thinking that cleaning process is going on, and grossness and darkness etc. are being thrown out of the system: and if he becomes absorbed in the pleasure of this meditation,, and does not entertain the final thought that cleaning is fully accomplished, then the very purpose of cleaning process is and the result would be defeated adverse, although none else than the abhyasi doing so, will be adversely affected. A sensitive preceptor or the Omnipotent Master may, of course, feel

anguish that the student is not grasping the instruction properly. Again, suppose, some one comes to Master and says that in the prayer prescribed in Sahaj Marg it is stated that our desires are a barto our advancement whereas in Arya Samaj and other organisations it is believed that pious desires are helpful. If the Master has time, He would explain the appropriateness of the Sahaj Marg Prayer. But if He is engaged in some other urgent work, He may say that practice should be done as per the prescribed method or else one is free to join Brahmo Samaj or whatever may please him. Now, this abhyasi, in a fit of faith might begin to think or say "When Master has advised to practise meditation on heart for one hour before sunrise in the pooja room sitting on a resewood stool and facing east, how can any one talk of practising meditation facing west, sitting on a cot at 9 a.m. in the verandah for 10 minutes with a blank mind? If now, this method is correct or if this also is accepted as a method on par with the main one, then it should be communicated to one and all' This sincere abhyasi has to be denoted as immature, which designation does not mean any reprimand, but just states a although the word 'immature' is used in common parlance with a tinge of censure. If the purpose of bathing is fulfilled, then it matters little whether one takes bath in a river twice, or on a

well drawing ten buckets of water, or under a shower in the bathroom for five minutes. As regards, when and in what form a certain method or instruction was given to a particular individual or group and later on when it was prescribed as a general practice - all this, no doubt, is important from the view point of historical research; but for the purpose of practical sadhana. it is not of much avail. For instance, in case of the method of cleaning given in the pamphlet, its original form is quoted below from a letter of Shri Babuji to an abhyasi: "Sitting in the posture, as prescribed, you think that all the darkness is going out from the back side in the form of smoke and the inner congestion is being removed. In addition to this, preferably, you can also think that the darkness is going out and the divine current or spiritual wave is entering from the front. If you are not able to conceive the underlined thought, you may drop it. I have written so, because you may not probably be able to do all three process at a time

Now. perhaps, it may be asked, why were all these letters of Master, the extracts from which are taken in this 'clarification', not published? The question is pertinent. Master's literature published so far. is only about 20% of what He has written. Even this 20%

due to the weakness of brain".

is published gradually (bit by bit); and it may be just possible that the entire literature created by Master may never be able to be published at all. But. what guarantee is there that every person who has acquainted himself of the remaining 80 % literature would rise above argumentation of the kind, which became the starting point of this clarification ? The entire literature created by Master, cannot be even ten millionth part of the essence of His teaching and personality! while for its realistion, even ten millionth second is more than required, and many ten millions of long lives are very inadequate. This is not exaggerating poetry but fact. His real teaching comes to be imparted when He is quite silent and even asleep; and his disciple too, is merged in dreamless sleep by His side (not physically), Is it ever possible to publish this in the journal or in the form of a book? It is, indeed, that 'Truth' (Becoming) or "Existence" (Being) beyond beginning and end. which is far subtler than these words. Having come into touch with It, Yainavalkya, Buddha, Kabir, Swami Vivekananda and God knows, how many other known and unknown personalities have engineered (founded) that eternal immortal culture (of !ndia), which does not owe its existence to the published books, consigned to fire by Bakhtiar Khilji at Nalan da and Vikramsila universities. That, however, is a matter

history. We have, in our midst, the example of Shri Babuji, who without being concerned with any books, and remaining almost untouched by the vast literature produced by His Omnipotent Masthr even, has attained to the state of that flickerless knowledge, wherefrom sprouts the knowledge, that sets all doubts at rest, that 'natural' state lies dormant in us all' covered and encircled in. who knows, how many whirls of attachment and egoism. To bring this dormant state into weightless naked awakened condition. Master has discovered and founded the system of Sahaj Marg Sadhana. May His causeless eternal current of Grace enable its full bloom in all those who are in touch with Him. Amen!

has become The clarification prolonged. Problems multiply, and many questions and answers may yet arise or be posed. The matter would have ended even with one sentence, viz,, that the abhyasi should do as directed orally or through the printed leaflet, and that he should not be guided by the books or articles. This is applicable even more to the Preceptors because they are vested with the responsibility of guiding other abhyasis, The purpose of this lengthy clarification is not to snub doubts or questions but to encourage them. Of course, questions and doubts will prove really beneficial if they are raised with the intention to

learn and to understand, and not with anger, in a tone to reform and to teach. The intention to reform and to teach is also not bad or improper in itself. But, even when it is necessary, maintaining balanced attitude will be helpful in one's own spiritual progress. Natural doubts raised with proper attitude in an unagitated way, will help enhance the

standard of the magazine also. As such, articles containing explanations or clarifications questions and counter questions are most welcome, in preference to articles and poems, expressing meral sentiments or crude direct praise,

Editorial Board.



- A searching mind grasps the objects of the world. A quiet mind reaches the source of Reality.
- 2. Temple worship and thirtha yatra give one just change of environment. Yagna gives four fruits dharma, artha, kama and moksha. Sat Gnru alone can give Realisation.
- 3. If you want to make others Godly, you must be Godly,
- 4. The quality of soul is peace and the quality of body is reverse of that.
- 5. Abhyasi:-
  - Q. Every action create Samskar. Meditation is also one action; so it too must create a Samskar?

#### Babuji:--

- A. But it creates a pious Samskar, the bhoga of which is the very thing one aspires for.
- 6. We are born as human beings but most of us die as animals.
- 7. God has hidden himself inside your heart and exposed you. Hide yourselves and expose God. This is the real Sadhana.
- Divine power is working always.
   Moulding of the individual alone is needed

4.484 · ·

Babuji !

# \*\*\* **निर्देश पालन** \*\*\*

(श्री प्रेमकुमार गुप्त बरेली)



सहज मार्ग साधना ईश्वर प्राप्ति के लिए है। सहज मार्ग में पूज्य बाबूजों ने दस नियम पालन करने के लिए बताये हैं। पूज्य बाबूजों सदैव जोर देकर कहते हैं कि हम अपने रहन सहन एवं व्यवहार में प्रकृति (Nature) की तरह सादगी व समानता ले आयों, कि दूसरे व्यक्ति हमको देखने मात्र से हीं कहने लगें, 'देखो यह श्री रामचन्द्र निशन का अभ्यासी है।'

प्रायः अभ्यासी भाई वहिन पूछने पर यह शिकायत करते देखे गये हैं कि पूजा के समय नींद स्राने लगती है, पैर सो जाते है। दस मिनट भी मन पूजा में नही लगता, कुछ मालून नहीं पडता, कुछ दिखाई नहीं देता स्रादि स्रादि । कुछ भाई विडिनों ने तो केवल प्रारम्भिक तीन पूजा प्रशिक्षक महोदय से ली फिर वह ग्रपने को सहज मार्ग के ग्रभ्यासी कहने लगे लेकिन वर्षों तक सत्संग में सम्मितित नहीं होते जब कि ज्य बाबू जी ने सत्संग में सम्मिलित होने के लिए वहत जोर दिया है। वसन्त उत्सव में सम्मितित होने का अभिशय भी सत्संग से है। इन ाई वहिनों से अभ्यास के बारे में पूछें, यदि कभी मिल जायें तब बतायेंगे कि सप्ताह में कभी एक दो दिन दस मिनट ध्यान कर लेते हैं। कुछ पता नहीं लगता, श्रागे बढ रहे हैं या नहीं। इन सबका कारण स्वयं में है कि हम साधना के प्रति उदासीन हैं. श्रौर यही हमारी कमजोरी व शक का कारगा है । हम सभी के लिए पुज्य बाबू जी सहज मार्ग के माध्यम से सन्देश दे रहे है, "उठो, सोने वालों! सहेर हो गई है।

म्राज का स्राधुनिक कृंठाम्रों वितास्रों से भरा जीवन इतनी तीब्रु गति से चल रहा है। इतनी दुर्घटनाएँ

हो रही है कि ग्राने वाले पल में क्या होगा, पता नहीं। फिर भी हम अपने लक्ष्य के पति उदासीन है। लक्ष्य के प्रति लगन ग्रावस्यक है। पुज्य बाबू जी से जब कभी नया अभ्यासी सहज मार्ग में पदाप रेंग कर पूछ वैठता है कितना समय लगेगा लक्ष्य तक पहुंचने में, तो वे हमेशा यही कहते है, ''छः महीने तो स्राप मेहनत से स्रभ्यास कीजिए यदि कुछ मिले तो स्रागे करना वरना छोड देना।" कुछ ग्रभ्यासियों का तो जीवन ही सहज मार्ग ने बदल दिया एक वहिनजी के शब्द श्रभी तक मुभे याद हैं । उदयपूर से शाहजहांपूर स्रायी थीं, वतानेलगी ३० वर्षों की मूर्ति-पूजा में कुछ नहीं मिला, जो मुभे केवल स्रभी एक महीने में मिल गया सहज मार्ग की साधना में।" मेरे हृदय से यही निकला, "धन्य हैं वहिन स्राप, स्रौर स्रपने सद्गुरु पूज्य टावू जी की प्रागाहृति तो रातोरात बीज में से पौधा उगा देती है। हमारा काम केवल निर्देश पालन है।

यदि हम केवल जमीन में बीज डालकर हम फल खाने की इच्छा करने लगें, श्रौर समय समय पर श्रावश्यकतानुसार सिंचाई, सफाई गुड़ाई, निरायी न करें, तब क्या हमें फल खाने को निलेंगे ठीक इसी प्रकार ईश्वर प्राप्ति के लिए नियम श्रनु-सार साधना रूपी सिंचाई एवं सफाई करना श्रावश्यक है। जब भी श्रभ्यासी पूज्य वावूजी से उन्नति के बारे में उपाय पूछता है उनका, एक ही कहना है ''भाई, श्रभ्यास मेडनत से भली भाँति करो।'' श्रादेश पालन का मनलब यह है कि जो कुछ वताया जावे। उसे सावधानी से ठीक उसी प्रकार किया जावे जैंसे फीज में सिपाही को जो भी उसका कमाण्डर स्रादेश देता है उसकी जवान तुरन्त उसी प्रकार करता हैं 'स्रपनी स्रोर से' "हां'' या 'न' ऐसा, वैसा का प्रश्न नहीं करता। ठीक उसी प्रकार सहज मार्ग में बताये गये दस नियम एवं समय समय पर दूसरे निर्देश जो वाबू जी हमको देते है स्रभ्यास में लायें तो देखेंगे कि हमने जिस फल का लक्ष्य रक्खा था उसका स्वाद स्राने लगा है। एक वार किसी स्रभ्यासी से किसी ऐसे व्यक्ति ने पूछा जिसने सहज मार्ग में स्रभी प्रवेश नहीं किया था ''भाई स्राप पूजा क्यों करते है स्रभ्यासी का सहज उत्तर था ''पूज्य बाबूजी ने बताया है इसलिए करता हं, इसी को स्रादेश पालन कहना चाहिए।

हम सभी भाई वहिन दस नियमो को आदेश मानकर चलें ग्रौर नियम न०१ से ग्रारम्भ करें नियम नम्बर २ व नियम नम्बर ३ तो नियम नम्बर १ में ही निहित है इस प्रकार यदि हम नियम न०१ को साथ लेते है तो तीन नियम सध जाते है कुछ नियम ऐसे है जो नियमित ग्रभ्यास व साधना के परिएाम स्वरूप उपहार में हम पा जाते जैसे सब वोले, शुद्ध वपवित्र कमाई करें, रहन-सहन साधारए। बना लें स्रादि । स्रसल बात यह है जब हम नियम न० १ के ग्रन्तर्गंत ग्रभ्यास नियमित रूप से करते रहते है, तब पूज्य वावू जी महाराज की प्रागाइति हमारे अन्तर में प्रवेश कर हमारे गन्दे, भूठे स्रावरण, दोष स्रादि हटा देती है, स्रौर हमारा मन विकारो को वाहर फेंकने के लिए श्रादेश देना ग्रारम्भ कर देता हैं। इस प्रकार हमारे अन्दर केवल वास्तविकता ही शेष रह जाती है, श्रौर हम सत्य पद की श्रोर नियमित साधना के सहारे अग्रसर होते जाते है।

यदि हम सदगुरु के ब्रादेश का पालन नहीं करते है, तब तो हमने उन्हें अभी तक अपना गुरु नहीं माना है जिस दिन हृदयं से उन्हें अपना लेगे, अर्थांत उनकी बताई बातो (निर्देशों) का पालन करने लगे, उसी दिन से गुरु की शक्ति हमारे अन्दर प्रवेश करने लगेगी और हमारे करा करा में आध्यात्मिक दशास्रों के रूप में वास्तविकता बोलती दिखायी देगी।

यह वह ग्रद्भुत चीज है जिसका ग्रानन्द पाने के लिए देवता भी व्याकूल रहते हैं, भ्रौर मनुष्य जीवन पाने की कामना करते हैं। हमें ईश्वर ने मनुष्य का जन्म केवल इसीलिए दिया है कि हम गृहस्थ जीवन व्यतीत करते हुए समर्थं सदगुरू की छत्र-छाया में अपने (मनुष्य जीवन के) लक्ष्य को पा सकें। हम सभी भाई वहिन जो सहज मार्ग के श्रनुयायी है वहत भाग्यशाली हैं, कि हमको वास्त-विक पथ प्रदर्शक पूज्य बावू जी मिल गये है वरना कितने हजारों जन्मों तक इस स्रावागमन के वन्धन से मुक्त नहीं होते। यह दावे के साथ कहा जा सकता है कि सहज मार्ग के ग्रलात्रा ईश्वर प्राप्ति का सहज व सरल सा रास्ता ऋौर कोई नहीं है। अब हमारा यह कर्तव्य है कि हम पुज्य वावू जी द्वारा दिये गये निर्देशों को श्रालस त्याग-कर पालन करें । इससे दो फायदे होगे । एक तो हमारी आध्यात्मिक उन्नति शींघ्र होगी दूसरे पूज्य वाव जी के बोभ को कम करने में हम मदद करेगें जिसके लिए वावू जी रात दिन मेहनत करते रहते है।

हम सभी जानते है कि पूज्य वावू जी पर जो भी है, वह सब हमेशा हमें देने के लिए वेचैन रहते है, जब कि हम उनकी ग्रोर निगाह ही नहीं करते जब हमारी निगाह उनकी ग्रोर चातक की तरह लग जावेगी, तब सद्गुरुभी ग्रपनी निगाह (मुहब्बत) हमारी ग्रोर कर देगे। ग्रौर फिर ऐसी ग्रमृत वर्षा होगी कि वाणी भी कहने में ग्रसमर्थ होगी। केवल हदय से यह निकलेगा "बाबू जी ग्राप ही सब कुछ हैं मेरे मालिक!"

कभी कभी हम ग्रपने को कमजोर समभ लेते है। इसके वारे में पूज्य वाबू जी सदैव कहते है कि एक क्षरण के लिये भी कभी यह सोचना वेवक्रफी है कि हम साम्यता पूर्णंता की उच्चतम ग्रवस्था जो प्राचीन काल के महर्षियों ने प्राप्त की थी, उसको पाने में दुवँल है, या हममें कोई कमी है। हमें तो पूर्णं विश्वास ग्रौर श्रद्धा के साथ ग्रात्म साञ्चात्कार के मार्गं पर एक वीर सिपाही की भांति वढ़ते रहना चाहिए। तो हम देखेंगे कि सफलता हमारे कदम स्वयं चूमने लगेगी रूकावटो व तकलीफों की विना परवाह किये हमें अपने मार्ग पर दढ़ संकल्प के साथ बढ़ते रहना हैं। ऐसा करने से हम देखेंगे कि जिसको पाने के लिए हम वेचैन थे वह स्वयं हमारे अन्दर प्रवेश कर गया है, और एक दिन ऐसा आयेगा इसी जीवन में, कि यदि हम अपने को छुएँगे तो ऐसा लगेगा कि हम मालिक को छू रहे है। जिधर निगाह करे उधर बह ही दिखाई दे रहा है। यह लय अवस्था

(वास्तविकता को पाने) की एक ग्रवस्था है जो पूज्य वाबू जी के निर्देशो का पालन कर प्राप्त कर सकते हैं, ग्रौर इसे हम सबको ग्रपना परम कर्तव्य मानना चाहिए।

मालिक से प्रार्थना है कि हमारे अन्दर ऐसी तड़प पैदा कर दे कि हम सब उनके निर्देश अनु-सार लक्ष्य प्राप्ति की ओर तीव्र गति से बढ़ते जाये।





# सहज मार्ग-साधना-प्रणाली से निर्मलीकरण



(श्री राजेश्वरी प्रसाद श्रीवास्तव, सीतापुर)

\*\*\*

परम पूज्य ''बाबूजी'' महाराज का दिव्यावतरण हुमा है हमारे कल्याण के लिये वे सहज मागें साधना प्राणाली के अधिब्ठाता हैं। हम लघु—मानव है और अपने ही पूर्व कर्मों के दास हैं। यदि हम अपने जीवन का बिना किसी पूर्वी—ग्रह के विश्लेषण करें तो हमें ज्ञात होगा कि हमारा जीवन "मन" के संस्कारों का प्रतिफल है जो स्थूलता से परिपूर्ण है। हमने अपने संस्कारों को गूढ़तर ही बनाया है और अपने ही ताने बाने में फंसकर अपने मार्ग से भटक गये हैं, तथा अन्धकार में फंसकर रह गये हैं। इससे हमें सद्गुरू ही उबार सकता है। यह हमारा परम सौभाग्य है कि हमारे मध्य वह परम पूज्य "दाबूजी महाराज के रूप में विद्यमान हैं।

श्राध्यात्मिक शिक्षा के सहारे स्थूलता से सूक्ष्मता की श्रोर अग्रसर करके श्रनादि स्थिति की प्राप्ति श्रौर उसी में सतत श्रवस्थित रहना मिशन का मूल ध्येय है। यही शिक्षा सहज—मार्ग है ईश्वर ष्राप्ति का स्वाभाविक पथ । यह महात शिक्षा तीन बिन्दुग्रों में केन्द्रित हैः प्रातः ध्यान, सायं निर्मली-करण (परिमार्जन) ग्रौर रात्रि प्रार्थना । वास्तव में यह तीनों बातें ध्यान की ही प्रक्रिया में ग्राती हैं।

जव हम इस साधना में पदाप गा करते हैं तो हमारा पहला कर्त व्य हो जाता है अपने को सुपात्र बनाना। अपने इस भौतिक जीवन में हम निर्मली करण (क्लीनिंग) के द्वारा ही यह सुपात्रता अर्जित कर सकते हैं। प्राचीन काल में तो इसके किये पूरा जीवन ही लगा देना पड़ता था और अनेक क्रियायें करना पड़ती थीं। पुरातन काल से ही ही यह कहा जाता रहा है—Cleanliness is next to Godliness (देवत्व के बाद स्वच्छता का ही स्थान है) परन्तु क्या हम इसका सही अर्थ समभे है? अभी तक क्या हमने इसका अर्थ शारीरिक स्वच्छता से ही जोड़ा है। तमाम क्रियायों जो अपनायी जाती रही हैं उनका सम्बन्ध बाहरी सफाई से ही रहा

है। इन क्रियाश्रों से हमारे उन संस्कारों का जो हमारे जन्म-मरण का चक्र चलाते रहते हैं, परि—मार्जन नहीं हो पाता श्रान्तरिक स्थूलता कालिमा बनी ही रह जाती है। बाहर की सफाई से श्रात्मा की श्रान्तरिक सफाई नहीं हो सकती। श्रान्तरिक कालिमा (मिलनता) हमारी श्राध्यात्मिक प्रगति में बाधक है। इस श्रान्तरिक परिमार्जन श्रीर निर्मलीकरण की श्रोर श्रभी तक ध्यान हीं नहीं गया है। हठयोग श्रीर श्रन्य योगों में शरीर को ही प्रधानता दी गयी है न कि श्रान्तरिक श्चिता श्रीर सम्पूर्णता को हमारे सद्गुरू ने सहज मार्ग में निर्मलीकरण की श्रपूर्व प्रणाली स्थापित की है।

निर्मलीकर्ग परिमार्जन की वह प्रक्रिया है जिसके द्वारा हम आन्तरिक श्चिता अजित करते हैं ग्रौर ग्रपने को स्पात्र बनाते हैं। इस प्रक्रिया में हम भ्रपने संस्कारों का परिमार्जन करते है। म्रान्तरिक कालिमा भ्रौर स्थूलता पूर्व कर्मी का संचय है। प्रत्येक बार जब हम किसी वस्तू को सोचते है। श्रौर उससे लगाव पंदा कर लेते है तो उसका प्रभाव "मन" पर पड़ता है ग्रौर वह क्रियाशील ही जाता है। इस स्तर पर उसका ग्रसर ग्रौर गहरा हौ जाता है। इसी प्रकार का हमारा स्वभाव वन जाता है स्रौर हम उससे अनजान ही बने रहते हैं 'श्रौर जंजाल में फँसते जाते हैं। सद्गरू ने म्राध्यात्मिक उन्नति हेत् जो प्रशाली दी है वह ध्यान की प्रशाली है। ध्यान सही ढंग से हो सके ग्रौर हम प्रगति कर सकें इसी लिए निर्मलीकरएा (cleaning)का रास्ता मालिक ने दिखाया है। वस्तुतः यह हमारे लिये ग्राध्या-त्मिक कसरत है। ऋपने को सुपात्र बनाने के निमित्त ताकि मालिक की प्राणाहृति (Transmission) हमें निर्बाध मिल सके।

निर्मंतीकरण की प्रक्रिया में हमें यही वताया जाता है कि सन्ध्या समय हम ग्राधा घण्टे यह भाव लेकर बैंठे कि सभी विकार मल-विक्षेप-ग्रावरण ग्रान्तरिक कालिमा ग्रादि धुग्रांया भाप की शक्ल में पीठ की ग्रोर से निकल जा रही है। इन बातों पर हमें ध्यान नहीं करना है क्योंकि हमे तो इनसे छुटकारा पाना है। केवल इन्हें निकाल कर ग्रलग कर देना है।

इस प्रगाली में हम "मल" ग्रथीतू स्थूलता "विक्षेप" ग्रथीतू ग्रस्थिरता (fickleness) ग्रौर "ग्रावरण" ग्रथीतू संस्कारों की परत दूर करते हैं। यह क्रिया हमारे कारण-शरीर से प्रारम्भ होती है वयों कि यही हमारे जन्म का कारण है। इस प्रकार हम ग्रपने को निर्मल बनाने में सफल होते हैं। हम बन्धन से तभी छुटकारा पा सकते हैं जब हम पूर्व संस्कारों से रहित हो जायें। ग्रीर ग्रागे के संस्कार बनना बन्द हो जायें।

जब हम इस प्रकार शृद्ध वनने का प्रयास करते रहेंगे तो मालिक हमारा रूपान्तर (Transformation सरलता से कर देंगे ग्रन्यथा होता यह है कि मालिक जो हमें देता है उसे हम मलिनतर वना लेते हैं, श्रीर मालिक के लिये एक कटिनाई पैदा कर देते हें। हमें श्रपने श्राध्यात्मिक जीवन में यही सहयोग सद्गुरु को देना है । जब हम स्रपने में वक्रता (curvature) उत्पन्न कर लेंगे तो मालिक की कृपा भी हम नहीं पासकेंगे। यदि हम सही ढंग से परिमार्जन की प्रक्रिया अपनायं तो मालिक का फ ज हमारा रूपान्तरसा सन्ज ही करता रहेगा श्रौर हम प्रगति करते रहेंगे। मालिक का यह फैज उच्चतम स्तर से श्राना है श्रौर इसका सम्पर्क किसी भौतिकता से नहीं है।, न इससे किसी उपकरण की श्रावश्यकता है । यह हम भली भांति जानते ग्रौर ग्रन्भव करते हैं।

इस प्रकार ध्यान की प्रगाली में निर्मलीकरगा (cleaning) का एक अपूर्व महत्व है। इसे अपना कर ही हम अपना लक्ष्य प्राप्त कर सकेंगे । अपतः हमारा यह परम कर्तव्य है कि हम निर्मलीकरण की प्रणाली सही ढंग से अपनायें। मालिक से यही प्रार्थना है कि हमें सुपात्र बनने की प्रेरणा मिलती रहे श्रौर हमारा कल्याण हो।



# \* सहज मार्ग की सिद्धियाँ \*

(श्री रामदास सिंह - रिविलगँज - विहार)



सामान्यतः सिद्धियां ईश्वरीय मार्ग के चिन्ह हैं जो पथ का ग्रौचित्य एवं प्रगति का मुल्यांकन करती हैं। यदि कोई यात्री कलकत्ता से दिल्ली के लिए प्रस्थान करता है तो बीच के स्टेशन जैसे पटना, वाराणसी एवं लखनऊ यह प्रदर्शित करते हैं कि यात्री सही मार्ग से यात्रा कर रहा है तथा क्रमशः ग्रपने लक्ष्य दिल्ली की ग्रोर श्रग्रसर हो रहा है। जिस तरह बीच के स्टेशन यात्री में विश्वास की भावना भरते हैं, उसी तरह सिद्धियां श्रभ्यासी की प्रगति एवं लक्ष्य में विश्वास उत्पन्न करती हैं।

स्रात्म-विश्वास के स्रतिरिक्त सिद्धियाँ स्रभ्यासी में कार्य सम्पादन की विशेष क्षमता प्रदान करती हैं। स्रपने स्रात्मबल से योगी संसार के दुखी, पितत एवं माया-मोहग्रस्त ब्यक्तियों की स्रावश्यक शुद्धि करके उन्हें स्रध्यात्म-मार्ग का पिथक बनाने में स्रपूर्व सफलता प्राप्त करता है।

हठयोग में ग्रा 5 प्रकार की सिद्धियों का वर्णंन हैं। ग्रिंगिना, मिंहिना, गरिमा, लिंद्यमा ग्रादि। क्या ये सिद्धियाँ वास्तिविक हैं ? क्या ये ईश्वरीय मार्ग पर प्रगति का प्रतीक-चिन्ह है ? क्या ये साधारण जनता को ग्रध्यात्म—मार्ग ग्रहण करने की प्रेरणा प्रदान करती हैं ?

नगरों एवं ग्रामी एा क्षेत्रों में ऐसे बहुत से योगी घूमते मिलते हैं जो मिट्टी को मिठाई में बदल देते हैं, नदी की धारा पर टहलते हैं तथा कुछ समय के लिए जीवित ही कब्र में स्थित हो जाते हैं। इन्हें वास्तविक सिद्धि नहीं माना जा सकता है। सिद्धि कभी प्रकृति-विरोधी नहीं हो सकती है। दूसरी बात यह है कि सिद्धियों का सार्वजनिक प्रदर्शन नहीं किया जाना चाहिए। नृत्य का रसास्वादन हमें प्रिय तो लगता है लेकिन कोई भी भला ग्रादमी ग्रपनी माँ को सडक पर नचाकर प्रदर्शन करवाना पसन्द नहीं करेगा । उसी तरह योगी सिद्धियों का सार्वंजनिक प्रदर्शन मात्र मनोविनोद, ग्रथौंपार्जंन एवं सम्मान के लिए नहीं कर सकता है यदि कोई व्यक्ति ऐसा करता है तो वह दूसरों की नहीं बल्कि ग्रपनी ही हानि करता है। सिद्धियाँ ग्रन्थियों से सम्बन्धित होती हैं। जिस ग्रन्थि की शक्ति का प्रदर्शन होगा उसी पर योगी की प्रगति अवरुद्ध हो जाती है और वह ग्रागे बढने में ग्रसमर्थ हो जाता है।

श्रतः जो योगी प्रारम्भ में ईश्वरत्व को श्रपना उद्देश्य मानकर साधना श्रारम्भ करता है, सिद्धियों के चक्कर में फँसकर "न घर का न घाट का" बनकर मात्र श्राध्यात्मिक व्यापारी, विदूषक, या जादूगर बनकर रह जाता है। इस प्रसंग में उह्रोखनीय है कि एक सिद्ध योगी ने नदी की धारा पर टहलकर अपने से श्रोष्ट सद्गुरू को अपनी सिद्धि का प्रदर्शन करने की चुनौती दिया। श्रोष्ट सद्गुरू ने उत्तार दिया, "जिस काम को आप अपने सारे जीवन की साधना के फेलस्वरूप करने में समर्थ हो सके हैं उसे मैं चार आने में कर लेता हूं।"

श्रतः हठयोग की सिद्धियां श्राध्यात्मिक प्रगति सार्वजनिक कल्याण एवं प्राकृतिक संतुलन की दृष्टि से लाभप्रद नहीं बल्कि हानिप्रद हैं।

श्रव प्रश्न उठता है कि सहज मार्ग साधना जो राज-योग का संशोधित एवं परिवर्द्धित एवं सामयिक स्वरूप हैं-में सिद्धियाँ हैं या नहीं। सहज मार्ग साधना में हटयोग की तरह सिद्धियाँ नहीं हैं जो कुण्डलिनी एवं हृदय क्षेत्र में स्थित, पृथ्वी, जल वाय, ग्रग्नि एवं ग्राकाश तत्वों से सम्बन्धित होती हैं, लेविन (हृदय, Hearts चित Midnd) एवं केन्द्रीय क्षेत्र (Central) की ऐसी सिद्धियाँ जो अभ्यासी के लिए लाभप्रद और सार्वजनिक कल्यारा के लिए ग्रावश्यक एवं प्राकृतिक संत्लन के लिए सहायक होती है-अवश्य ही मिलती हैं उदाहरणार्थः १- जिस दिन ग्रम्यासी साधना ग्रारम्भ करता है उसी दिन समर्थं सद्गुरु ग्रपनी प्रागाहित शक्ति द्वारा शिष्य की ग्रात्मा को जाग्रत करके ईश्वरोन्मुख बना देते हैं । गुरु शिष्य की ग्राध्यात्मिक उन्नति ही न हीं बल्कि साँसारिक दायित्व को भी स्त्रयं ग्रह्मा कर लेते है। इस तरह शिष्य का पूर्णं जीवन गुरु का उत्तरदायित्य बन जाता है। इसका यह मतलब नहीं होता कि शिष्य के सभी कार्य गुरु या कोई अदश्य शक्ति करेगी। वल्कि इसका भ्रर्थं है कि गुरु शिष्य में इतनी शक्ति भर देते हैं कि भाग्यवश स्राने वाले सुख-दुख को वह हँ सते-हँ सते भेल लेता है और उनका प्रभाव प्रायः नष्ट हो जाता हैं । नये संस्कार का निर्माण करने की शक्ति उनमें नहीं रह जाती है।

२- मनुष्य में तीन प्रकार के संस्कार होते हैं (१) संचित (२) प्रारब्ध (३) क्रियमाएा। जब तक ग्रात्मा इन तीनों प्रकार के संस्कारों से मुक्त नहीं हो जाती तब तक ईश्वरलीन होना संभव नहीं होता। क्रियमाएा संस्कार वे हैं जिन्हें हम

दिन प्रतिदिन इच्छा ए गं ग्रनिच्छा की प्रति-क्रिया द्वारा निर्मित करते हैं। सहज मार्ग साधना में हम प्रति दिन सन्ध्या समय ग्राःम शुद्धि (Cleaning) करते हैं। इससे क्रियमारण संस्कारों से हम मुक्ति पा जाते हैं। प्रारब्ध हमारी आयु का द्योतक है। इसे भोगने के लिए ही हमारा जीवन है। इसमें किसी प्रकारका हस्तक्षेप नही किया जाता है। इसे भोग द्वारा ही समाप्त किया जाता है। संचित संस्कारों का भण्यार गुरु स्वयं अपने अधीन ग्रहरा कर लेते हैं। इनमें से अबाँछनीय संस्कारों को वे स्वयं भोगते, या सुक्ष्म रूप में शिष्य को भोग लेने देते हैं । ग्रच्छे संस्कारों को प्रारब्ध में जोड देते हैं । इसके फलस्वरूप हमारे सभी प्रकार के संस्कार इसी जीवन में समाप्त हो जाते हैं। यही कारए। है कि सहज मार्ग डंके की चोट घोषणा करता है कि इसी जीवन में या इसके एक ग्रंश मात्र में ही ईश्वरलीन होना पूर्णंतः संभव है । संचित से ग्रच्छे संस्कारों का प्रारब्ध में परिवर्तन ग्रभ्यासी की स्राय में बद्धि कर देता है क्यों कि इन्हें भोग द्वारा ही समाप्त करना पडता है।

(३) साधना प्रथम दिन से ही हल्केपन (Lightness) की अनुभूति होने लगती है। ज्यों ज्यों आत्मा, आवरणों से मुक्त होती है, हल्कापन बढ़ता जाता है। जब आत्मा सभी प्रनिथयों कों पार कर जाती है, तब वह पूर्णंतः मुक्त अवस्था में पहुँच जाती है। घ्यान अवस्था में ऐसा विदित होता है मानो अभ्यासी आकाश में विचरण कर रहा हो। यह हल्कापन साधना की सफलता का अचूक प्रमाण है क्योंकि "अगोरनीयान" भगवान में लीन होने के लिए उनके समान हल्का एवं सूक्ष्म बनना अति—आवश्यक । हम देखते है कि जल मिट्टी की अपेक्षा हल्का है। अतः जल मिट्टी में

प्रवेश कर जाता है। वायु जल से भी सूक्ष्म है। वह (वायु) जल एवं मिट्टी में भी प्रवेश कर जाती है। ग्रग्नि वायु से भी सूक्ष्म है। वह (ग्रग्नि) मिट्टी जल, वायु तीनों में प्रवेश कर जाती है। ग्राकाश, ग्रग्नि से भी सूक्ष्म है। ग्रातः ग्राकाश—मिट्टी, जल, वायु एवं ग्रग्नि सभी में प्रवेश कर जाता है।

श्रतः "श्रगोरनीयान" ही ''महत्तोमहीयान बन सकडा है। उपनिषदकार की इसी पर्भाषा सहज-मार्गं श्रपने श्रभ्यासी के लिए श्रनुभवगम्य बना देता है।

(४) सहज-मार्गं के स्रभ्यासी का साँसारिक दायित्व गुरू स्वयं वहन कर लेते हैं। इता ही नही बल्कि गुरू प्रारम्भ में ही इस बात की गारन्टी दे देते हैं कि स्रभ्यासी वो कभी भोजन एवं कपड़े जैसी स्रनिवार्य स्वावश्यकयास्त्रों की पूर्ति स्रासानी से स्वाभाविक रूप में तथा संवैधानिक एवं समाजोपयोंगी माध्यम से ही हो जाती है। उसे जीविका के लिए छल, कपट, समाज विरोधी एवं गैर कानूनी पेशा ग्रहण करने की स्रावश्यकता नहीं पड़ती है।

सहज मार्गं ग्रपने श्रभ्यासी की शारीरिक, मानसिक एवं ग्राध्मात्मिक योग्यता में वृद्धि श्रवद्य ही करता है। लेकिन विपरीत राजयोग की स्थितियाँ ताकि चपरासी व्यवस्थापक बन जाये या भिखारी करोंड़पति बन जाये–नहीं ग्राती है। यदि व्यक्ति योग्यता एवं क्रमिक पदोन्ति की पद्धित से यही स्वाभाविक रीति से हो, तो कोई बात नहीं।

(५) जब स्रभ्यासी ह्रदय क्षेत्र में स्थित माया की ग्रन्थियों को पार कर जाता है तब "मनुष्य मात्र बन्धु है।" की भावना का प्रत्यक्ष स्रनुभव प्राप्त कर लेता है। हिसा, विद्वेष जातीयता रंगभेद, लिंगभेद स्रादि की भावनायें स्रपना ग्रस्तित्व हो भूल जाती हैं। एकता जीवन का प्राकृतिक मार्ग है ग्रौर विभेद बिनाश का । संसार के सभी राजनेता शान्ति की खोज में ब्यस्त हैं। संयुक्त राष्ट्र संघ का यह मुख्य उदेश्य ही है। लेकिन दिनोदिन युद्ध एवं ग्रशान्ति ही वढ़ती जाती है। इसका एक मात्र कारण है कि उन लोगों ने ही ग्रपने ह्रदय में उस विन्दु को नहीं देखा जहाँ एकता एवं शान्ति का निवास—स्थान है। जो कुछ स्वयं हमारे पास नहीं वह हम दूसरे को दे कैसे सकते हैं? सहज मार्ग के ग्रभ्यासो इसे स्वयं ग्रनुभव करते हैं एवं गीता के शब्दों में ''यिश्मनस्थितो न दुखे न गुरुमािण विचाल्यते'' साकार बन जाता है।

- (६) जब चित क्षेत्र के ग्यारह वृत्ता, अभ्यासी पार कर लेता है तब सूक्ष्मतम ग्रहं कार साथ छोड़ देता है। इसके साथ ही मोह नका-रात्मक विचार आदि सम्ल नष्ट हो जाते हैं। इस स्थित को जीवित मृत (living dead) कहते हैं। प्राचीन काल में तथा अन्य सभी पद्धतियों में यह अवस्था अन्तिम अवस्था मानी जाती है। लेकिन सहज मार्ग इससे भी आगे चलता है। यहाँ प्रकृति की सीमा समाप्त हो जाती है। अतः योगीं प्रकृति के साथ पूर्ण एकता स्थापित कर लेता है। सभी प्राकृतिक घटनायें योजनायें एवं शक्तियाँ योगी को स्पष्ट दिष्टिगोचर होने लगती हैं। प्रकृति एक खुली पुस्तक की तरह योगी को साफ-साफ दिखाई पड़ती है।
- (७) सहज मार्ग में वैराग्य एक लक्ष्य नहीं होता इसे प्राप्त करने के लिए प्रयत्न करने की स्रावश्यकता नहीं पड़ती है। यह स्वयं ग्रा जाता है। यह एक मानसिक स्थिति है जिससे ग्रभ्यासी संसार को मात्र प्रकृति का खेल समभता है। क्यों कि स्वयं वह भी एक पात्र होता है। ग्रतः जीवित रहते हुए भी सभी सांसारिक कार्यं करते हुए भी जल में कमल के समान सर्वदा निलिप्त

ही रहता है। सभी कार्य यह मानकर करता है कि गुरु इसके माध्यम से ही सभी कार्य सम्पादित कर रहे हैं। इसका परिणाम यह होता है कि अभ्यासी की कार्य श्रमता में आइचर्य जनक परि वर्तन स्रा जाता है और जिस काम को वह ग्रहण करता है उसे पूर्ण रूपेण सफाता पूर्व क सम्पादित करता है।

- (८) सहज मार्गं साधना में हम लोग हृदय परध्यान करते हैं। हृदय समस्त शरीर का केन्द्र है। बयों कि रक्त संचालन की क्रिया यही से नियन्त्रित होती है। इसके फल स्वरूप सारे शरीर की रक्त-शुद्धि हो जाती है। बहुत सी बीमारियाँ जो हृदय, मस्तिष्क, रक्त स्रादि से सम्बन्धित हैं। स्वतः समाप्त हो जाती हैं। ईश्वरीय प्रकाश की उपस्थित मात्र से जादू-टोना भूत-प्रत स्रादि की वाधायों स्रभ्यासी के पास स्राही नहीं सकती हैं।
- (१) जब अभ्यासी केन्द्रीय क्षेत्र में पहुँच जाता है तब उसमें सांसारिक कामना का विल्कुल अभाव हो जाता है। इच्छा-शक्ति प्रबल रूप

धारण कर लेती है। वह स्रमोध बन जाती है। स्रभ्यासी इस क्षेत्र में स्थित होकर जो भी कामना करता है। उसकी प्रिंत करना प्रकृति का दायित्व हो जाता है।

(१०) लेकिन इतनी विशाल स्रति—मानवीय शिक्त का स्रिधिकारी होने पर भी राजयोगी इन शिक्तयों का प्रयोग मात्र मनोरंजन, शिक्त, धन स्रौर साँसारिक लालचों के लिए नहीं कर सकता है। सिद्धियों का प्रयोग मात्र ईश्वरीय कार्य सम्पादन के लिए ही किया जाता है। प्०वावूजी के शब्दों में राजयोगी चमत्कार करता नहीं है विलक कभी—कभी ऐसा हो जाता है।

ग्रतः मिल्टन (Milton) ने जैसा कहा था "Peace has victory war has none" उसी प्रकार यह भी कहा जा सकता है कि

sahaj Marg has miracles, others have none.

\*\*\*\* \*\*\*\*

## सत्संग, विवेक ऋौर संकल्प

[श्री महेश्वरी दयाल सिंह श्री वास्तव, गोरखपुर]

सत्संग से पूर्वापिक्षित है विवेक, किन्तु सत्संग से ही विवेक जाग्रत भी होता है। वैसे विवेक मालिक की ग्रोर से मुक्त-हस्त-वितरि ग्रनुदान है जो मानव मात्र को सुलभ है। कोई इस से बंचित नहीं है। हां, ग्रनेकों का विवेक सुप्तावस्था में रहता है, ग्रौर ग्रनेक पुण्यक्तियों का जाग्रत ग्रथवा चैतन्य दशा में। इसे जाग्रत करने का साधन है सद्गुरु कुपा। जब मानव को परम नियन्ता द्वारा प्रदत्त सर्वोत्तम संवलमूल्यवान यन्त्र "विवेक" कुण्ठित, तुण्ठित उपयोग रहित हो जाता है, तब सद्गुरु श्राते श्रोर ऋपने जीवन के श्रमूल्य क्षगाों को इस उदेश्य की पूर्ति में लगा देते हैं। पशु तथा मानव में श्रन्तर है मात्र 'विवेक' का। श्रतः विवेक का महत्व, विवेक का लाभ, विवेक जाग्रत करने की विधि तथा विवेक का सदुपयोग हमें निरन्तर ध्यान, खना चाहिये। जीवन में पग

पग पर विवेक की उपयोगिता है। कहां देखें, क्या देखें, क्या न देखें, कहां नासिका बन्द करें, कहां गहरी सांस लें, कहां, कब, कैसे, कितना खायें, कहां किस प्रकार क्या स्पर्श करें। संक्षेप में प्रत्येक इन्द्रियों का ग्रौर उन सब के ग्रिधिपति मन का समुचित प्रयोग विबेक का विषय है।

विवेक वैचारिक प्रक्रिया है। जीवन के समस्त क्षेत्रों में, सांसारिक हो या ग्राध्यात्मिक, व्यक्तिगत हो या सामाजिक, समस्त घटनात्रों एवं परिस्थितियाँ के प्रति हमारा वैचारिक दृष्टि-कोरा अत्यन्त परिमाजित और सू-संगत होना चाहिये। सहज मार्गं साधना का लक्ष्य है सद्गुरु के कृपा–कटाक्ष की छांव में प्राप्त वैचारिक विवेक प्रक्रिया के माध्यम से पशु से मनुष्य बनना, फिर देवत्व प्राप्त करना और अन्ततः सत्यत्व में प्रवेश कर जाना। सामान्यतः इन ऊँची चोटियों पर चढ़ना अत्यन्त कठिन है पर यदि सद्गृरु की कृपा से सच्चे विवेक के रस्से का फंदा हम डाल दें तो गर्त-पतन का लेश मात्र भय नहीं है। श्री बाबूजी महाराज का बार बार उद्घोष है कि संशय कभी न करो, तथा न-कारात्मक दृष्टि कोरा कभी न अपनास्रो । संशय-ग्रस्त मनुष्य रज्जू में सर्पंदेखकर मूर्छित हो जाता है ग्रौर यदा कदा ऐसी मूर्छा में हृदय गति रुक जाने के भी समा-

चार मिलते रहते हैं। यह संसार भी रज्जु में मिथ्या सर्पं बनकर निरन्तर इसने को प्रस्तुत है। गुरु कृपा प्राप्त विवेक से हम इस की वास्त-विकता को बराबर निरखते रहें। निर्भय रहें, संशय-हीन रहें थ्रौर सत्य के मार्गं पर निरन्तर गति शील रहें। बस विजय सुनिश्चित है। इसी जीवन में प्राप्य है।

श्रतः सफलता का रहस्य है संशय विहीन साधना मय, भ्राशा वादी, समर्पित जीवन । सद्गुरु उनकी साधना पद्धति तथा उनके उद्देश्य में नितान्त संशय रहित पूर्णं विश्वास । इसी पूर्णं विश्वास से उपजता है अनुराग । साधना को त्रनुराग तथा श्रादर बुद्धि से जीवन में उतारें। मालिक का संरक्षण निरन्तर प्राप्त है। ग्रतः किसी भी क्षेत्र में निराश एवं दुखी होने का कोई कारण नही है। ग्रालस्य छोड़कर दृढ़ संकल्प द्वारा समस्त दिशास्रों से विचारों को समेट कर तथा प्रभोन्म्ख कर हृदय में सत्यान्वेषएा करें ग्रौर जीवन के लक्ष्य को सदा भ्रपने मानस पटल पर बनाये रखें। सद्गृह की कृपा के सहारे एवं भ्रपने में पूर्ण म्रात्म विश्वास के म्राधार पर हम एक संशय रहित, साधना मय, श्राशावादी समर्पित जीवन जीने का दढ संकल्प धाररा करें।



# ''ध्यान योग''

(श्री चन्द्रशेखर शुक्ल, इन्दौर म०प्र०)

महर्षि पतंजिल ने ''योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः'' श्रर्थांत चित्त की वृतियों के निरोध को योग कहा है। जिस दशा में मन के सहित पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ स्थिर हो जाती है, उसी दशा का नाम योग है।

योग वह मनोविज्ञान है, जिसके द्वारा हम अन्तः करण का ज्ञान प्राप्त कर सकते हैं। "ध्यान योग"—योग का प्रारम्भ है ख्रौर प्रतिदिन ध्यान करना योग का अभ्यास है मन की पाँच भूमियाँ बताई गई हैं:-मूढ़। २- क्षिप्त ३-विक्षिप्त ४-एकाग्र और ५-निरुद्ध। एकाग्र से निरुद्ध भूमि में ग्रारोहरण योग द्वारा ही लाया जा सकता है। जब मन निरुद्ध ग्रवस्था में पहुंच जाता है तब ग्रानन्द की प्राप्ति होती है जो कि शारीरिक सुख से लाखों करोड़ों गुना ग्रधिक है। जैसे दूध से दही, दही से मक्खन ग्रौर मक्खन से घी बनता है। उससे क्रमशः स्वाद बढ़ते ही जाते हैं। इसी प्रकार मन की ग्रवस्था में परिवर्तन होने से मनुष्यों को उत्तरोत्तर उदात्त ग्रनुभव होते हैं।

ध्यान योग के अभ्यास से जो आंतरिक शक्ति उत्पन्न होती है। वही मन को स्थिरता प्रदान करती है। जिस प्रकार दूध में जामन लगाकर दही बनाया जाता है उसी प्रकार ध्यान रूपी जामन लगाकर मन रूपी दूध को स्थिर करके दही की तरह जमा देता है। दही को मथ कर जिस प्रकार मक्खन निकाला जाता है उसी प्रकार जमे हुए स्थिर मन से ज्ञान रूपी मक्खन प्राप्त किया जा सकता है।

स्रांतरिक शक्ति ही स्रात्म शक्ति कहलाती है, इसके उपयोग से कैसा ही कठिन कार्य सम्पन्न किया जा सकता है। जिस मन के कारण समस्त दुनिया के लोग परेशान रहते हैं, दिन को न चैन से बैठ पाते हैं, रात को न चैन से सो पाते हैं, ध्यान योग के द्वारा उसी मन पर अधिकार करके उससे काम कराया जा सकता है। जब हम ध्यान करते हैं तब मन धीरे धीरे सिमटने लगता हैं स्रौर शून्य में लीन हो जाता है, उसकी चंचलता क्रमशः कम होती जाती है स्रौर वह शक्तिशाली होता जाता है। जो लोग ठीक से सोच नहीं पाते हैं, उनके निर्णय गलत हो सकते हैं। स्रतः ध्यान के द्वारा उनकी मानसिक निर्बंलता दूर हो जाती है।

ध्यान एक प्रभाव शाली साधन हैं। यह

मनुष्य के जीवन की सफलता को तोलने का मापदंड हैं। पूज्य बाबूजी ने सहज मार्ग में योग की उत्कृष्ट साधना बतलाई हैं। उनके निर्देशन में हम श्रागे बढ़ते ही जाते हैं श्रोर क्रमशः मन की उदात्त श्रवस्थाश्रों को प्राप्त करते जाते हैं।

ध्यान योग से उत्पन्न शक्ति श्राँतरिक द्वंद्व को समाप्त कर देती है। जिस प्रकार जिह्ना के द्वारा स्वाद, श्रांख के द्वारा रूप, नासिका द्वारा गंध, एवं त्वचा द्वारा विषयों का ज्ञान प्राप्त किया जाता है उसी प्रकार ध्यान द्वारा श्रात्मा का ज्ञान प्राप्त किया जा सकता है। ध्यान की श्रवस्था में शरोर सूक्ष्म तरंगों का केन्द्र वन जाता है। ध्यान योग से श्रद्भुत श्रध्यात्मिक शक्ति बढ़ने लगती है शौर बढ़ते बढ़ते श्रसीम हो जाती है। उसकी तरंगे शरीर से ध्यान के समय प्रसारित होने लगती हैं। ये तरंगे इतनी सूक्ष्म होती है कि देश काल की सीमा को भी पार कर सकती है। पूज्य बाबूजो द्वारा यह शक्ति "प्राग्गाहुति" के नाम से समस्त विश्व के श्रभ्यासियों को दी जा रही है।

ध्यान योग का प्रत्येक श्रभ्यासी इस श्रात्म शक्ति को बढ़ा कर श्रपने निर्बल मन को सबल बना सकता हैं। इसलिये खाना खाश्रो या न खाश्रो, सोश्रो या न सोश्रो मगर ध्यान श्रवश्य करो। जिस प्रकार कपड़ा पहनना श्रावश्यक है, शौच, स्नान-श्रावश्यक है, उसी प्रकार ध्यान भी श्रावश्यक है, पूज्य बाबूजी ने इसे श्रपने दैनंदिन कार्ये में सम्मिलित करने के लिए कहा है। प्रारंभ में सफ-लता मिले या न मिले, इसकी परवाह मत करो। तुम्हारे कर्म, धर्म, पाप श्रौर कष्ट सब दूर हो जावेंगे।

ध्यान योग का प्रभाव केवल हमारे आध्या-तिमक जीवन पर ही नहीं पड़ता वरन् हमारे भौतिक जीवन पर भी पड़ता है, यह हमारे चरित्र, हमारी बीमारियों और आसपास के वातावरण १०) को भी प्रभावित करता है। ध्यान योग के द्वारा हमारी वृत्तियां उलट जाती है। हम ग्रन्दर की ग्रोर चल पड़ते हैं, हमारा मार्ग उलटा हो जाने से हम में स्वयं वैराग्य भाव उत्पन्न होने लगता है। इस वैराग्य भाव के लिये दुनियां छोड़ने की ग्रावश्यकता नहीं होती। जिस ग्रभ्यासी को यह वैराग्य भाव ग्रा गया वह संसार में रहते हुए भी चिन्ता मुक्त, रोग मुक्त, शोकमुक्त, ग्रीर गर्व मुक्त होकर जीवन व्यतीत कर सकता है। इस वैराग्य भाव के ग्राने पर संसार की ग्रासक्ति समाप्त होने लगती हैं।

ध्यान योग में लक्ष्य के प्रति इढ संकल्प होने से अभ्यासी को सूख शांति एवं सफलता अपने श्राप प्राप्त हो जाती है, वयों कि वह प्रति दिन एकाग्रता से ध्यान करता है। हम जैंसे जैसे लक्ष्य की स्रोर बढ़ने लगते हैं, हम अपने पास होते जाते हैं, ग्रौर हमें ग्रपनी वास्तविकता का ज्ञान होने लगता है। चेतना जागती है ग्रौर ध्यान का ग्रनुभव गहरा होने लगता हैं। जब मनुष्य शरीर श्रीर मन के स्रायाम को छोड़कर चेतना की गहराई में उतर जाता है तव न उसे शोक रहता है, न मोह, न रोग, श्रोर न व्यथा ही रहती है। ध्यान योग में अनेक प्रकार के अनुभव आरते हैं। पहले तो ये मन के अनुसार होते हैं, फिर चेतना के स्तर के अनुसार होते हैं। अतः इनकी स्रोर ध्यान न देना चाहिये । लोग इन्हें अनुभूतियां कहते है। इसमें बहुत से अभ्यासी भ्रम में पड़ जाते हैं। इन अनुभूतियों को छोड़कर हमें अपने लक्ष्य की श्रोर उसो तरह वढ़ना है जिस तरह धनूष से निकला हुन्रातीर लक्ष्य की म्रोर जाता है। उसमें विक्षेंप या भटकने की संभावना नहीं होनी चाहिये। यदि हमें इन्दौर से शाहजहाँपुर जाना है तो रास्ते में ग्रनेकों स्टेशन ग्रावेंगे। ध्यान में जो सुन्दर वातावरण, बाग बगीचे, समुद्र, जंगल ग्रादि ग्राते हैं, वे इन स्टेशनों की तरह है, यदि हम वहीं रह गये तो शाहजहाँपुर कैसे पहुंचेगे।

लक्ष्य की ग्रोर जाने वाली यात्रा में ग्रनुभव रूपी स्टेशन बदलते रहते हैं।

ध्यानयोग में जो अनुभूतियां होती हैं, उसका प्रभाव व्यक्ति के शरीर पर, मस्तिष्क पर एवं स्नायुमंडल पर पड़ता है। बचपन में बच्चों को खिलौनों से बड़ा प्रेम होता है, किन्तु जब वह बड़ा हो जाता है तब उन खिलौनों को कभी याद नहीं करता है, न उनसे खेलना ही चाहता है। इसका कारण है उसके मस्तिष्क की परिवर्तित अवस्था। इस संसार में दुख, कष्ट, ग्रानन्द ग्रादि की अनुभूति हमारा मन करता है। यदि हम उन खिलौनों की तरह इन सबसे मन को हटाकर दूसरी भोर करदें तो ये सब हमें ग्रथंहीन लगेंगे। जब तक हमारा इन सबसे लगाव है तभी तक इनका महत्व है लगाव दूर होते ही सब तथ्यहीन लगेंगे। इन सबसे मन को हटाने के लिये ध्यान योग ही सवंश्वेष्ट साधन है।

संसार इच्छात्रों की वृद्धि करता है। इच्छात्रों की विद्ध से दु:ख, चिंता ग्रादि उत्पन्न होते हैं। इच्छाएं कलेश को उत्पन्न करती हैं । इच्छाएं अनन्त हैं, इनसे चित्त निषिद्ध कर्मों की ग्रोर प्रवत्त होता है इच्छाएं उदारता को संकीर्गाता में, सूख को दुख में बदल देती है। इच्छाग्रो से मन का संत्रलन, मन की शांति हो जाती है। भोग द्वारा इच्छाभ्रों की पृष्टि होती है, वे अधिक प्रवल हो जाती हैं। जीवन भर जो इच्छा सबसे ग्रधिक प्रदल होती है, वही ग्रंत काल में मृत्यू के समय उभर स्राती है। उसी को स्मरण करते हुए मनुष्य शरीर त्यागता है ग्रीर उसी इच्छा के अनुसार जन्म लेता है। हमारी प्रार्थना में कहा गया है कि हमारी इच्छाएं हमारी उन्नति में बाधक होती हैं इसीलिये केवल एक इच्छा को लक्ष्य वनाया गया है ''परमात्मा से मिलन'' वही प्रबल होकर ग्रन्त समय परमात्मा से मिला देगी। सतत स्मरण की बात भी इसीलिए कही जाती है। यदि हमारा चित्त सदैव परमात्मा के चितन में लगा रहेगा तो इच्छाएं उत्पन्न ही नहीं होंगी, श्रौर श्रभ्यासी दुःल एवं चिता से श्रपने श्राप दूर हो जायेगा।

इच्छाग्रों के त्यागने से वित्त प्रसन्न एवं स्वच्छ हो जाता है। उसकी वृत्तियां जब ग्रन्तमुँ खी बन जाती हैं ग्रौर ग्रक्षय सुख—स्रोत से तृप्त होने के लिए दौड़ पड़ती हैं, तब परमात्मा के ग्रनन्त प्रेम में डूब जाना ही उसकी नियति है। जब हृदय में परमात्मा की प्राप्ति की लगन तीव हो जाती है तब साँसारिक कर्म स्वतः ही छूट जाते हैं, उन्हें छोड़ना नहीं पड़ता, अभ्यासी की लुप्त चेतना जाग्रत हो जाती है जो उसमें तन्मयता, तल्लीनता, सरसता और विनम्नता उत्पन्न कर देती है।



# "संस्थापक दिवस लखीमपुर में प्रस्तुत ऋध्यचीय भाषण"

(श्री वृजेश कुमार शर्मा, एडीशनल डिस्ट्रिक्ट जज, शाहजहाँपुर)

हम सभी जिस दुनियाँ में रहते हैं उसे मृत्यू लोक कहते हैं । जन्म, मृत्यु, जरा व्याधि, दुख सुख इनसे सभी तो ग्रसित हैं। इनसे छुटकारे का प्रयत्न मानव ग्रादि काल से करता ग्राया है। सृष्टि का मुल कारण, श्राधार या केन्द्र कोई है जरूर यह मानने की स्थिति में हर एक कभी न कभी त्राता है। उस तक पहुँचे विना, उसको पाए विना हमारा छुटकारा नहीं, यह भी विवेकशील मानव मानता है। किन्तु जब सवाल इस बात का उठता है कि वह श्राधार वया है, कैसा है, तो हम पाते हैं कि हर एक का सोचने का ढंग ग्रलग ग्रलग है, हर एक की कल्पना अलग अलग है । कोई उसे साकार कहता है, कोई निराकार, कोई सगूगा कहता है, कोई निगुँ ए। अपनी अपनी पहुँ च यानी approach के अनुसार लोगों ने उसको समभाने की कोशिश की। सबसे बड़ी जो कठिनाई थी वह यह कि वह वैसे दिष्टगोचर नहीं होता जैसे कि मनुष्य, पशु, पक्षी व संसार की स्थूल वस्तूएं। उसका ख्याल बाँवे तो कैसे ? लोगों ने कहा कि ईश्वर दिल में रहता है हमारे। कहते हैं ग्रात्मा भी वहीं रहती है। मगर हालत यह कि "कहने

को तो हम तुम एक ही बस्ती में यसते हैं, मगर सच तो यह है कि सूरत को तरसते हैं।" इतना नजदीक है वह मगर फिर भी वीदार नहीं होता। उसे पाने में सबसे बड़ी दिक्कत, सबसे बड़ी ग्रड़चन यह है कि हम इसके बारे में अपना precon cieved notion लेकर चलते हैं । पहले ही स्याल बनाकर चलते है कि वह ऐसा 'हैं'। ऐसा 'हैं'। किसी से मिलती नहीं तेरी सूरत, हम जहाँ में तेरी तस्वीर लिए फिरते हैं'। मान लीजिए हप किन्हीं सज्जन रामलाल से मिलने चले ग्रीर पहले से ही ख्याल बना लिया कि रामलाल जी लम्बे-चौडे मोटे,-ताजे हैं और जब ग्रामना सामना हुग्रा तो रामलाल जी की शकल सुरत कुछ ग्रौर ही दिखाई दी, सोचा कुछ, निकले कुछ ग्रौर। ग्रब हम परेशान व रामलाल जी परेशान । ग्रब या तो रामलाल जी अपने को बदलें या फिर हम ही कुछ ख्याल बदलें। दिक्कत कुछ ऐसी ही है हमारी भी। सुनते तो यह थे कि God has made man in his own image यानी ईश्वर ने मनुष्य को श्रपने ही प्रतिरुप बनाया है।'' मगर यहाँ बात उल्टी हो गई। Man has made God in his

image हमने ईश्वर को ग्रपना प्रतिरूप बनाना शुरु कर दिया । चाहिए यह था कि वह ईश्वर को जैसा कि वह स्वयं है वास्तव में उसे वैसे ही हालत में पाने को चलते । तव वह ग्रपनी ग्रस— लियत को खुद ही उजागर कर देता, reveal कर देता, प्रकट कर देता । एक वार पूज्य बाबूजी ने कहा कि देखो खुदा के मतलब 'खुद ग्रा' ध्यानी one who reveals himself जो ग्रपने को स्वयं प्रकट करे। इसलिए वे कहते हैं "जो है सो हैं" यानी ईश्वर जैसा कुछ भी है हम उसे वैसा ही पाने का प्रयत्न करें।

ईश्वर को प्रपने जैसा जो हमने समभ लिया उसका परिएाम देखिए। एक को समभाया कि भाई हमारी साधना पद्धित सरल ग्रौर effective भी। समभ में भी ग्राई मगर उन्हें डर है कि कहीं उनके पिछले diety या देवता रुट न हो जायें। यानी जो हमारी कमजोरी है वह हम ईश्वर में भी ग्रारोपित करते हैं। लोग सब तरह के काम करते हैं ग्रौर ग्रपनी बुरे तरीकों से कमाई दौलत का ग्रंश ईश्वर को भेंट कर देते हैं मन्दिर बनवाते हैं दान देतें हैं, वगैरह वगैरह। यानि कि ईश्वर को भी हमने रिश्वत दे डाली। तो हम में जो दुगुँ एग हों हम सोचते हैं कि ईश्वर में भी तो वे होने ही चाहिए! तो यह हमारी हालत हैं। ऐसी हालत में ईश्वर प्राप्ति कैसे हो?

खैर हम ग्रगर ईश्वर को प्राप्त करने की इच्छ। रखते हैं ग्रौर जैसा वह है वैसा ही पाना चाहते हैं तो भी सवाल है कि उसे कहाँ ढूँढे ग्रौर कैसे ढूँढे। वस्तु कहीं ढूँढे कहीं किस विध ग्रावे हाथ, कहै कबीर तव पाइया जब भेदी लीजें साथ। भेदी लिया साथ कर दीन्ही वस्तु लखाय, कोटि जन्म का पन्थ था पल में पहुँचा जाय।। नहीं तो सुँई तो घर में रक्खी है ग्रौर lamp post के नीचे ढूँढ रहे हैं। या तो competent master यानी समर्थं गुरु की जरूरत

है। उसे guide कहो, helper कहो, कुछ भी कहो मगर उसकी जरुरत है। ऐसा guide मार्ग-दर्शंक चाहिए जिसने सभी मंजिले पार की हों ग्रौर जो ग्रापको पारले जानेकी क्षमता रखता हो, एक तरफ उसकी वहा में लय ग्रवस्था हो, ग्रौर दूसरी ग्रोर वह ग्रापकी तरफ भी भुका हो, श्रापको प्राप्त भी हो यानी available हो। ऐसे गृरु से ग्रगर हम ग्रपने को link कर लें, जोड लें तो ग्रन्ततः हमारा लय ईश्वर में ही हो जाता है। एक level है ultimate का, Divine का ग्र**ौ**र उसे attain करने के लिए, प्राप्त करने के लिए हम गुरु का सहारा लेते है। अगर गुरु की ब्रह्म में लय अवस्था है तो वह अपनी आन्त-रिक शक्तियों का प्रयोग करके हमें भी उठाकर उस divine level तक ले जा सकता है। हमारे सौभाग्य से धरती परश्री रामचन्द्र जी ग्रध्यक्ष श्री रामचन्द्र मिशन के रूप में ऐसी म्राध्य। तिमक हस्ती मौजूद हैं जिन्होंने कि प्रातन यौगिक प्रारगाडुति की प्रक्रिया का पूनरुद्धार किया ग्रौर जिज्ञासु साधकों को मंजिल तक पहुँचाने की जिम्मेदारी स्वयं पर लैकर एक ऐसा सरल स्रौर सूलभ तरीका ईश्वर प्राप्तिका मानवता को दिया जिसे हम राजयोग का essence, सार या निचोड़ कह सकते हैं। हमें वचपन से बताया गया था कि ईश्वर प्राप्ति वड़ी कठिनाई से होती है । श्री रामचन्द्र जिन्हें हम मुहब्बत से वावू जी कहते हैं ने कहा कि ईश्वर प्राप्ति वड़ी सरल है। लोग कहते थे कि हजारों जन्मों तक प्रयत्न करते हैं तव कहीं मुक्ति की प्राप्ति होती है। बाबूजी ने कहा कि मुक्ति तो एक ही जन्म में बल्कि एक जीवन के एक ग्रंश में भी होना संमव है । कठिन ईश्वर बनाकर रास्ते भी कठिन बताए गए थे-- ढेर सारा कर्मकाण्ड रचित हुआ और स्थिति यहाँ तक पहुँची कि मनुष्य घवराकर दूर भागने लगा-इतना समय कहां से लावे, ग्रौर इतना परिश्रम कैसे करे ? कहा गया था कि घरबार छोडो, जंगल में जास्रों, तपस्या करो, तव कहीं कुछ उपलब्धि सम्भव

होगी । बाबू जी ने बताया कि ईश्वर प्राप्ति के लिए घरबार छोडना ग्रावश्यक नहीं न ही जंगलों में रहना जरुरी है। उन्होंने कड़ा कि Instead of going to the jungle better bringthe jungle in to your heart जंगल जाने के बजाय श्रपने दिल में वह स्थिति पैदा करो । समभाया कि ईश्वर जिसे सर्वंव्यापक कहाँ गया है उसे ढ्ँढने जंगल में क्यों जाना जरूरी है, पूछा कि क्या ईश्वर को लोगों ने बस्ती से बाहर कर दिया है, क्या बस्ती में उसका प्रवेश नहीं ? घर ग्रहस्थ छोड़ने को ही वैराग्य समभा जाने लगा था। बाबू जी ने बताया कि वैराग्य का वास्तविक ग्रर्थं है साँसारिक वस्तुत्रों से ग्रानासक्ति न कि उनका त्याग । वैराग्य तो मन की एक स्थिति है। यदि हम जीवन में हर काम राग के विना कर्तंव्य समभ कर करें यह समभ कर करें कि हम ईश्वर प्रदत्त कार्यों का सम्पादन कर रहे हैं तो हमारी सभी वस्तूएं मालिक द्वारा दी गई पवित्र थाती के समान लगेंगी। उनका तो कहना है कि गृहस्थ में रहते हुए, ग्रपने कर्तंच्य निभाते हुए ईश्वर प्राप्ति सबसे सरल है।

पुरातन काल में गुरू किस हद तक साधक को ग्रागे वढ़ाते थे व साधक को खुद कितना कुछ करना पड़ता था मैं नहीं जानता मगर इतना तो दावे से कह सकता हूं कि पूज्य बाबू जी ने जो ध्यान योग की साधना पद्धति संसार को दी है उसमें अभ्यासी का काम पाँच प्रतिशत से अधिक नहीं है, शेष काम तो उनका यानी वावू जी का ही है। या समिभये कि ग्रापके सामने पकवान रख दिए जाएँ सव तैयार करके श्रौर श्रापसे कहा जाए कि श्री मान जी खाइये । तो खाने में जो कूछ कष्ट हो सकता है बस इतना ही तो करना है स्रापको इस पद्धति में । देखिए हमारे यहाँ चार लाइनों की एक छोटी सी प्रार्थना (Prayer) है। उसे बोलिए वह भी सिर्फ एक बार स्रौर जैंसे बटन दवाते ही विजली का बल्व जलने लगता है. कोई देर नहीं लगती, वैसे ही Divine grace

ग्रापके दिल में उतरने लगती है। दिव्य कृपा, दिब्य तरंगे ग्राने लगती हैं ग्रापको तो सिर्फ दिल का दरवाजा खुला छोड़ना है। वाकी तो वही grace ग्रापके ग्रन्तर को घोती है श्रौर फिर वह ग्रापके ग्रन्तर में समा भी जाती है, उसे भर देती है। इस दिव्यता की दावत Feast of Divinity में श्रापको बस grace को पीते जाना है। ख्याल कीजिए कि दिव्य प्रकाश भ्रापके दिल में है। श्रापका काम सिर्फ cooperate करने का है, सहयोग मात्र ग्राप दें बाकी काम पूज्य बाबूजी करते हैं। दिल का भ्रांगन भ्रपना हमने बाबूजी के लिए खोल देना है। एक बात है, जो कुछ क्रुड़ा करकट था इसमें पिछला वह तो थामगर हम ग्राइन्दातो इसे गन्दा न करें । हम अपने घर किसी को मान पूर्वं क बूलाते हैं तो घर में गन्दगी हो तो उसे साफ करते हैं श्रौर गन्दा नहीं करते। यह गन्दा न करना भी cooperation यानी सहयोग है।

कहते हैं water seeks its level यानी पानी ऊ चे level से नीचे level की स्रोर बहता है ग्रीर तब तक बहता है जब तक कि दोनों का level एक न हो जावे। यही हम Divinity या grace के बारे में कह सकते है Master का जो Divinity का level है उस से Divine grace flow करती है हमारे अन्दर और flow करती ही रहती है ग्रौर करती रहेगी तब तक जब तक कि ग्रापको मंजिल तक न पहुँचा दे। वस सम्पर्क जुड़ने की बात है, एक बार link establish हो जाय, तार connect हो जावे। मैं तो कहता है Adjust yourself to the wavelength Master भ्रपने दिल की तरंग लम्बाई से समा-योजित कीजिए और फिर देखिए क्या होता है उनका (मालिक का) रिश्ता ग्रसल से है ग्रौर ग्राप उनसे जुड़ गए तो श्रापका भी रिश्ता श्रसल से ही हो गया। इसलिए श्राप मालिक को श्रपने दिल में जगह दीजिए ग्रौर खुद मालिक को दिल में समाने की कोशिश कीजिए। ऐसी हालत पैदा

कीजिए कि तहे दिल से मालिक के समक्ष कह सकों "I am in you and you ane in me" यानी मैं तुभ में हैं श्रौर तू मुभ में हैं यह भक्ति योग है। दिल का सौदा कीजिए । उनकी याद को ग्रपने हिल में बसाइये। राम राम की तोता रटन्त याद नहीं कहलाती। याद दिल से होती है श्रौर दिल में होती है, इसमे वागाी मौन रहती है। सारे वाह्य काम करते हुए भी दिल की गहराइयों में याद होती रहती है श्रीर किसी को कानोकान खवर नहीं होती । वावू जी ने मसला उलट फेर बताया है, principle of invertends जिसे कहा गया। ग्राप ने ग्रपनी याद उन तक पहुँचाई त्रापसे शुरुप्रात हुई थी । तार जुड़ गया । याद उन तक पहुँची। भ्रव वो भ्रापकी याद करने लजे। begining end हो गई व end begining हो गया। कवीर ने शायद इसी को कहा था। ''पाछे पाछे हरि फिरें कहत, कबीर कवीर'' ''मेरा राम मुभको भजे तव पाऊँ विश्राम''। 'वह' जिसको याद करते है उसका प्याला grace से, फैज से, Divinity से भर देते है, इतना कि छल-कने लगे, इतना कि जो उसके पास वैठे वह भो तर हो जाय। मैं तो कहता हूं कि वे ईश्वर को ही उसके दिल में उतार डालते हैं।

इसलिए मैं कहा करता हूँ कि निशन की prayer तो मालिक का telephone number है, वस एक बार dial कोजिए और देखिए link जुड़ गया। Divine से link जुड़ गया। Divine current हम तक पहुँचने लगी । मन में उठ रहें इधर उधर के ख्याल जाने कहां खो गए। हमें अपना पता नहीं रहा।

लोग कहते है kuas thyself यानी स्वयं को जानो मगर बाबू जी ने कहा forget, thyself यानी स्वयं को भूलो । जव तक 'ग्रहं' की ग्रोर निगाह है उनसे वहुत दूरी है । ग्रौर 'ग्रहं' भूला तो फिर 'तू' ही रह जाता है । इसे surrender या ग्रात्म समर्पण कहते है । निगाह ग्रपने से हटानी है ग्रौर Divinity की तरफ ले जानो है।

कहा है "सोई जानहि जिन देई जनाई" उसकी प्राप्ति उसे ही होती है जिस पर उसकी कृपा दिष्ट हो जाय । इसलिए हमारी prayer surrender सिखाती है । मैं तो समभा कि हमारी prayer का सार यह है कि तू ही मंजिल है ग्रौर रास्ता भी तू ही है । इसलिए हम उसी की मदद मांगते हैं उसी को पाने के लिए।

मैं मालिक के निम्न शब्दों के साथ श्राप सब का श्रावाहन करता हूँ कि दिव्यता के समुद्र में मालिक के जलपोत का सहारा लेकर चलिए श्रौर मंजिले मकसूद तक शीघ्र पहुँचिए। "श्रसीरो करो श्रब रिहाई की बातें" यानी बद्धजीवो छुटकारे का प्रयत्न करो।

