

# ध्वा साग



Bi-Monthly : Spiritual

Gram : SAHAJ MARG

NO. 6

Reg. No. RN 12620/66

Phone { Resi. : 2667 Ashram : 2575

November 1983

SHRI RAM CHANDRA MISSION SHAHJAHANPUR (U.P.) INDIA



# सहज मागं



Bi-Monthly: Spiritual

Gram : SAHAJ MARG

NO 6

Reg. No. RN 12620/66

Phone { Resi. : 2667 Ashram : 2575

November 1983

SHRI RAM CHANDRA MISSION SHAHJAHANPUR (U.P.)



## सहज मार्ग

उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वराश्विवोधत । (उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान — लाभ करो )

| वर्ष२६  | संवत २०४० विक्रमी | Year—26 |
|---------|-------------------|---------|
| ग्रंक—६ | Year—1983         | No6     |

## – प्रार्थना –

हे नाथ ! तूही मनुष्य जीवन का ध्येय है । हमारी इच्छायें हमारी उन्नति में बाधक है । तू ही हमारा एक मात्र स्वामी और इष्ट है । बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति असम्भव है ॥

### O. Master!

Thou art the real goal of human life. We are yet but slaves of wishes, Putting bar to our advancement. Thou art the only God and Power, To bring us up to that Stage.

Editorial Board:-

November 1983

1-Dr. S. P. Srivastava, M.A. Ph.D.2-Shri S, A. Sarnad3-Shri K. V. Reddy

Single Copy Rs.
Yearly Subscription Rs. 18-00

### — CONTENTS —

#### English-

| 1 | The Preceptor of Shri Ram Chandra Mission-by Raghavendra Rao   | 1  |
|---|----------------------------------------------------------------|----|
| 2 | Impact of Sahaj Marg on Biological System-Dr. K.S. Swamy       | .3 |
| 3 | Thus said He-by Prof, Suresh Chandra                           | 7  |
| 4 | My Babuji – My Master–by Prof. Suresh Chandra                  | 8  |
| 5 | Sahaj Marg-Some Aspects—by Y,N.V,Murthy                        | 12 |
| 6 | A Panoramic View of the Science of Yoga-by Dr, S.P, Srivastava | 15 |

#### The Preceptor of Shri Ram Chandra Mission

(By Raghavendra Rao Raichur)

Greetings and salutations to the Master and to all the Preceptors who have been permitted by the Master to impart spiritual training through His method of Yogic Transmission or Pranahuti.

Some Preceptors had the good fortune to be with the Master personally quite frequently. They might have observed the special style of the Master while giving instructions. He would often evaluate the work of the preceptors in an indirect way and the listener would often feel himself to be a close confident of the Master. In fact the listener would even identify himself with the Master and begin to imitate the Master in criticising preceptors either forgetting or justifying his own shortcomings. While the criticism by the Master is always welcome and is always beneficial, the same criticism by the neophytes in an irrelevant and irreverent way is likely to be resented and may often lead to confusion in the minds of the abhyasis.

There are quite a number of preceptors who have been specially trainad by the Master and are given very high elevation in the field of spirituality. doubt. No preceptor claims to have the same special personality as that of Babuji Maharaj; yet the Master has spared nothing from such preceptors and filled them with His power to the utmost of their capacities and even a little more to the point of overflow. This overflow has occasionally been the cause of creating tints of jealousy in the hearts of the foolish persons, unwittingly, If such jealousy is not identified and removed out in its preliminary stage it will become the cause of havoc slander, discord. provoking groupism etc. and the very edifice built so painstakingly by the Master may c'umble down.

Of course, it is the duty of the preceptors always to remember

their duties to the Master and to be alert to their duty to the associates. All traces of pride and vanity in themselves should be identified immediately and should be nipped in the bud. Thus only they can be of real service to the humanity in general and to the Master's Mission in particular. Simple methods as taught by our beloved Babuji Maharaj are guite effective and enough for their work.

The Master has been giving general as well as occasional confidenial and private instructions to the preceptors in connection with their own spiritual development as well as that of other abhyasis. Almost all such instructions of the Master have become common knowledge. Some associates, instead of caring for their own spiritual growth, began to evaluate and criticise the persons of the preceptors and have thus spoiled themselves. Now it is the responsibilities of the senior and the abler preceptors to assist their brethren and remove and weed out the undesirable growth born in unilluminated hearts; and spread

the light given by the Master by using the methods taught by the Master.

It is well known that the preceptor of Shri Ram Chandra Mission is not the Master. To advise the abhyasis not to take instructions or guidance from the preceptor is to betray one's own poor opinion about the intelligence of the abhvasis. Being a seeker after Reality and an aspirant for the Highest, the abhyasi is free to go to any preceptor and also to the Master. In fact, the Master Himself directs the abhyasis to the preceptors quite often. To advise the preceptors only to "clean" the abhyasis and "not to transmit" amount to usurping the position of the Master and it may also mean an irreverent attempt curtail and restrict the freedom of the Master who has chosen a particular person to work through. In fact, only a few adepts welltrained by the Master can understand to some extent the practical significance of the words "clean", "transmit" etc when they are used on different occasions in different ways by the Master. \*

#### Impact of Sahaj Marg on Biological System.

(Dr. K.S. Swamy, S.V. University; Tirupati)

When I wanted to write this report, I have been put in a mental condition where thoughts are refusing to come. My mind is blank and I do not know what to write, In spite of my efforts, nothing is coming out of mind. A more stronger effort is causing some sort of impedence in the brain and is not permitting me to write anything. However, a few lines are coming out and these are arising out of something in a spontaneous flow, of sentences is coming from nowhere. There seems to Le a continuous phase. I do not know whether this is within my body limits.

For the past few weeks, I have been thinking about the matter and jotted down a few points with the intention of writing them in the form of detailed report pertaining to the experimentation in Sahaj Marg. Is it not possible to demonstrate the effects of Sahaj-Marg in terms of "scientific investing to the past of the same and the same and the same are same as the same are same are same as the same are same are same are same as the same are same are same as the same are same are same are same as the same are sam

gations and verifications". The research pursuits in science involve presentation of proof as gathered by the sophisticated instruments as per the dictums of human equipment. The so-called scientists of the present day do not like to accept any phenomenon that cannot be verified with the available instrumentation. Though scientists envisage any phenomenon, either by extra sensory perception or by ligical reasoning, they do accept it which do not yield to material verification. As the Reality, as outlined by Master, is finable, the question of manifestation does not arise in the material world Such an undefinable thing could not be brought to scrutiny by the definable instrumentation techniaues.

However, in the past attempts were made to verify the higher force with the MUNDANE forces or techniques. Investigations of of Wahesh Yogi's transcendental

Sahaj Marg ]

(3)

November 1983

meditation run a long these lines. transcendental The meditation technique revolves around a mantra which is of a mental character and consequently the so-called flow, as given by Mahesh yogi, will be working at the mental level. Master has said that you will become what you meditate upon. If vou meditate on a stone, your heart will become a stone. If you meditate on water, your heart will become fluid. But if you meditate on undefinable subtle thing, which is an impossibility without Master's guidance, your heart can reach that subtle condition.

This relationship is quite obvious in transcendental meditation on a suggestion, given Mahesh yogi, will give peace calm in contrast to the original peace (santhi) of the Ultimate. The heart-beat decreases so also the respiration etc. These effects can be achieved not only by the mantra given by him but also by several other methods. If one meditates on letter 'X' or 'Y' one will get similar results. Hence. concentration on any point will produce similar effects. There seems to be a sort of hormonal

balance within the body. For a suffering from person, severe Asthma or allergy, an administration of strong dose of Corticosterioids will bring about similar peace and calm, while the respiratory rate. decreases and the heart-beat probably shows relaxed pattern. Therefore, the process of meditation by any method seems to act on the hormones and their secreting glands, bringing about changes in the rhythmic patterns of heart, brain etc, Therefore, the aim of real meditation is not in the mere name of transcendental-and it should actually Transcendental-which actually is supramental and for beyond and this can be achieved only by transmission of the original nascent power as given only by the Master of the system of Sahai Marg, Sri Ram Chandraji Maharaj. It is very essential that one should be able to discriminate between the lower functions and higher attributes in meditations, and the guidance of Master of calibre is essential in this regard.

When Master transmits grace into the heart, there is automatic relaxation in the heart removing all the tensions resulting in peace,

calm and tranquillity. Transmission not only produces the above mentioned calm etc., but also removes Karmic grossness resulting in the feeling of lightness after a sitting with him. Consequently the metabolism of the system is regulated:

The increased circulatory / efficiency facilitates removal of waste and unwanted metabolic products from all of the body thereby promoting general health. Since the observable increase in efficiency indicates elevated energy-production which has been experimentally proved in the laboratory, it is likely that the tissues of various organs in the body of a person in Sahaj-Marg should be capable of producing more energy-production occurs at the level of molecule and hence it is reasonable to presume that molecular physiology should altered by the practice of Sahaj-Marg meditation.

Some of the investigators in the Zoology Department of Sri Venkateshwara University at Tirupati wanted to study these aspects with the prior permission of Master for the same.

Healthy white rats were Sahaj Marg ]

selected for the studies Liver. heart, brain, skeletal muscle and kidney were removed from the body and ground to a paste. This material was divided into two fractions and one fraction received transmission for 10 minutes. In this ten minute exposure period, it was observed that the heart had greater darkness which the transmission removed, while the brain had least Liver seems to have darkness. lesser intensities of darkness, That is why the darkness of the astral dimension accumulates mainly in the heart while the brain has least accumulation. That could be the reason why Master advises meditation on the heart involving the removal of Karmic matter by cleaning process as given out in Sahaj-Marg system.

The other fraction of the the paste was not exposed to transmission The exposed and unexposed pastes were subjected to biochemical analysis. The energyproducing enzyme activities seem to increase in tissue pastes which have received the transmission. In the brain, lytic activity was high. indicating the liberation of amines which are known to promote the brain activity. Thus the transmission seems to be working at

molecular level enhancing the energy - production in the tissues and elevating brain activity. These findings indicate that only the after effects of transmission can recorded at the material level The general tendency of the transmission is the increase in the vital forces of the tissue. These experiments are very fruitful and they are yielding unique and unprecedental results. However, further enthusiasm in the continuation of the investigations was curtailed by the deleterious side-effects involving karmic matter.

The investigators were found to fall ill after the experiments and the hearts of the workers seemed to accumulate darknass. Black clouds used to appear over the campus and this was followed by disturbances involving student unrest (obviously not due to these experiments). The present investigations on transmission effect do not involve the material changes only, but also the Karmic matter of the experimental animal. The experiments were repeated several times, and similar results were obtained. Finally, I have succumbed to the various evil forces and

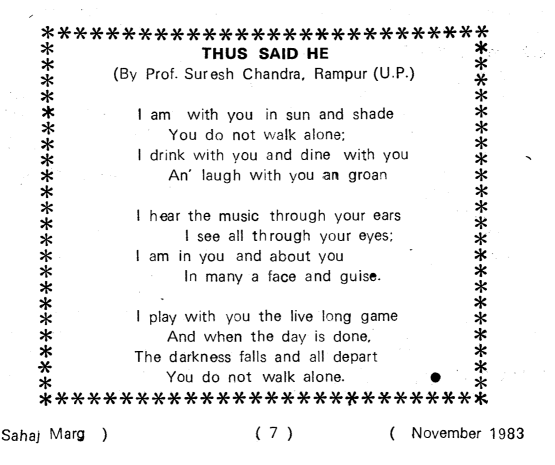
throat was affected and voice was lost. A dark mass persisted in my throat and the flow of divine energy from the head to the heart was blocked, indicating imminent change for both the material and astral body of mine. Due to the grace of Master, in about a period of one year, the block in the neck was dissolved and the divine flow was restored. The influences of evil forces on my general health and spiritual progress have been obolished. Thus it is undoubtedly proved that transmission is a sacred and holy nascent energy of God which should not be dragged down to a laboratory level for mundane experiments. The research investigations in Sahai Marg are in no way comparable to those of other systems where Karmic involvement is not there. The studies indicate that the Sahaj Marg system is unique by itself which not only involves the actual removal of Karmic matter, but takes up the subject to higher and highest levels This is the unique feature of Sahai Marg. Hence, a comparison of Sahaj Marg system with those of others is untenable.

Master in His inrinite capacity has the highest of wisdom,

(

with no parallel. He safely guides humanity and steers one clear of the obstacles and impediments that are met with in the pursuits of Reality. We are all fortunate to have such a personality living with us and helping us in reaching the Reality. Let us benefit ourselves in pursuit of that Reality.

Inference:— Sahaj Marg system involves removal of Karmic matter and its effects while other meditations do not particularly involve this phenomenon.



#### MY BABUJI - MY MASTER

(By Prof. Suresh Chandra, Rampur (U.P.)

Glamour of a hero, he had none – no imposing physique, no flowing saffron robes, no sweaping bewitching eloquence Unassuming, plain and simple, he lived and suffered as a common man. Still he embodied the primal white heet of creation—the life of life-the mere touch of which dispelled the solid darkness from the hearts of men, filled them with light and made them throb with the energy of the spirit.

The first impact he made was that of a man of perfect culture. 'Akhlaq' – Conduct–is the sine qua non of spiritual life. Devoid of it he quoted his Master, all spiritual attainments are worthless. They who came expecting ceremonious formalities, felt ill at ease for sometime. A plain homely atmosphere prevailed and within his limited means he extended warm hospitality with natural smoothness and ease. The sense of distance that

bred formality and hesitation melted away like frost in the morning. He made everybody comfortable at home. The Grand Master Lalaji Saheb, he told, used to rise very early and filled every pitcher and bucket to save his followers the trouble of pulling water from the well.

The lotus of Akhlag blooms in the lake of love, perennial, fresh & fathomiess, Love is the characteristic of soul-Atman. The purer the heart the greater is the gush of this nectar, love. Hardly anybody would have returned from him without a peculiar longing akin to pain and often with uncontrolled tears. Once, when the final sitting of meditation during Basant function concluded. abhyasi brother wept loud and long. . In the divine silence his cry rang. into every heart- a child crying for his mother. After a couple of months I asked Babuji the cause

of such emotional out burst. It is only when the coverings from the heart are removed, he explained, that the real nature of soul is revealed and the feelings rush up. But he did not appreciate the lack of control over emotions. Speaking about himself, (- a rare occasion-) he told that once Lalaji Saheb had said, "Ram Chander has control over emotions". When love is real, the eyes remain dry but the heart weeps and there was a condition with him that a mere mention of his Master shot an arrow of pain and he held his heart from breaking by putting his hand hard to his chest.

Love leads to surrender and constant remembrance. One summer night when visitors went away and Babuji sat alone enjoying his post-dinner hookah, I said, "Babuji, what actually you did to get all that Lalaji saheb gave to you? He leaped forward and in a very sweet confiding tone spoke, "I really did nothing. But since I I saw Him, I did not see anybody else". This sense of belonging to one and one only, is the proof of faith and love. Why a street dog is driven away from every door uncared for and dies a dog's death? Sahai Marg 1 (9) Because it belongs to none. On the other hand a dog with a master has a different life.

True, he agreed, love at first sight is rare. It takes time to grow to maturity. So let us practise it. See, how a child cries with pain at the slight touch of chillies to its tender lips and tongue. But through practice, a time comes when he cannot relish food without it. So let us cultivate love, Leave yourselves unto the master as a child is to his mother. A French brother once wept to read Master as mother in Reality at Dawn'.

Like a mother our Babuji loved and guided us. He was never satisfied with anything short of perfection-in thought speech and action. A sister from Germany told him in usual "Master, I am leaving India on 25th". He looked towards her and said- "No". She was taken aback as if Master was setting aside her date of departure. Babuil smiled, "You are not leaving India but going to Germany. If anybody goes somewhere does he leave his home?" This minuteness of thought & speech is evident in Nevember 1983 ſ

his numerous sayings- "Life in life is life" or 'You are what you are' and "I am what I ought to be".

Poetry and humourthe fragrance of a pure joyful being spiced his conversations and how time passed in his company is a marvel, During his school days he tried his hands at poetry with 'Nacheez' or 'insignificant being' as his nom de plume. He was at home in urdu and persian and if anybody told him some relevant lines therefrom, he heard with delight and asked others to mark the point. He would not fail to quote from a popular film song if it illustrated his point. Leave all thought to the master & you remain unmindful to them thinking you have given the pain, you should give the remedy- "त्म्हीं ने दर्द दिया है, त्म्ही दवा देना।" It is no surprise that symbols suggest the super sensory experiences and the first part of his autobiography ends with a couplet.

Humour was his chisel and hammer also. A retired advocate politician parried series of questions, Finally Master said, "You have asked so many questions. now allow me to ask one. After all, why all these questions rise in you alone. ?" The aging politician hung his head in silence. "I may tell you, "Master said, 'You do nothing. Please walk three miles every morning," Seeing him abashed, he added "Do you know how I could recognise you? I myself do nothing and a thief recognises a thief very well", All burst into laughter. Bull's eye was hit, and side effects were washed off.

Ego, he would never allow to grow to injurious limits in the abhyasis who clung to him, Many a brother and sister has wriggled in pain under his smarting control. They felt a revolt within But Master is Master, He held them with hoops of steel.

His great contribution to the science of spirituality-Pranahuti-the yogic transmission — is bound to usher the dawn of a new life to the fear, distrust and conflict torn mankind. He pointed out how religions stagnate and breed poison and death. Beyond the physical, emotional and mental spheres lie the great expanse of spirituality and man, to be a real man, must achieve

his full stature both in realms of matter as well as of spirit, Spiri—tuality is no day-dreaming. It is a living experience, a transforming taste of divinity.

Such was our Babuji, our Master, our all, fathomless, cosmic, infinite. For any work done by him he would humbly say with boundless love - "It is all the grace of Lalaji." To a persistent enquirer as to who was the guru of of Shri Lalaji, he gave a sharp rebuff- "I know none but my guru." Like Lalaji Saheb, our Babuji had also been creating people in his own image. "Increase your capacity, develope your receptivity, make whatever efforts you can and leave the rest to me". This is what

he always did in thought, speech and action, sleeping or awake, in good health or in suffering.

And that He is doing even now. So long as the Master is in his physical form, he said, It is very easy for any body to approach him, but thereafter, only the sincere and the sensitive can have their contact.

Still he is watching, helping and guiding us. He has founded a new family, its members bound each to each with bonds of universal love-spiritual, selfless and pure. Come, let us pray Him and join hands to carry his message to every ear, his flame divine to every heart!

#### SAHAJ MARG - SOME ASPECTS

(Y. N. V. Murthy)

When I was in the college our Professor of Modern History once remarked that day will be a happy day for India when there are as many religions as there are people in the country'. In other words he meant to say that we should not follow any particular religion as religion gives rise to tension and conflict. Those words were uttered many years ago when the country was under foreign rule. But now we have a Special Personality who has categorically stated that people who follow religion are on a lower plane and hence they should enter the higher realm of spirituality and attain the highest goal, namely, God-realisation in one life only,

The Special Personality is Shri Ram Chandraji Maharaj of Shahjahanpur (U.P.) affectionately called Babuji by his followers, He worked in the Judicial Department of the then Government of the United Provinces and was from the beginning of a pious nature. His piety and good nature impressed his superior officers, who held him in high regard, but that did not retard him from discharging his duties to their entire satisfaction. His father did not favour meditation and other spiritual practices he was doing, He thought that such things ought to be done in old age.

Babuji was longing to meet a Master and he met him in the year 1922 at the age of 23. That Master was Shri Ram Chandraji Maharaj of Fatehgarh, affectionately called Lalaji. He reminded the people of a rich lagacy left behind by a greet Rishi who lived seventy-two generations prior to King Dasaratha of the Suryavamsha and that was Raj Yoga or the King of Yogas in which thought Power plays a predominant part. Lalaji's contribution to Yoga lies in his

(

modification of Raj Yoga with the addition of Yogic transmission on Pranahuti. This modified system of Raj Yoga came to be known as Sahaj Marg or the natural way of God Realisation. Before shedding his mortal coils on 14th August, 1931, Lalaji named Babuji his spiritual respresentative, Babuji was thus a worthy successor of a worthy Master,

During the time of Lalaji the method of training in yogic transmission or pranahuti was confined to Northern India only. But it was left to Babuji to spread it. For this purpose he established the Shri Ram Chandra Mission in 1945 named after the Grand Master with headquarters at Shahjahanpur. As a result of the untiring efforts of our Master. Sahaj Marg has spread all over India and Europe, U.S.A., Egypt, South Africa and Malaysia

It is to be remembered that our Master belongs not merely to India but to the whole world. During one of his foreign tours he said I do not believe I belong to India alone. I feel I belong to the whole world and what I have, I want to share with fellow humans

all the world over. Again he has stated 'wherever I am, that is my home'. This reminds us of what Pandit Jawaharlal Nehru said 'at home everywhere out of home nows where'. The membership of the Shri Ram Chandra Mission is open to every one irrespective of race, creed, nationality, sex or language considerations. The only qualification required to become a member is the willingness of the Abhyasi or the spiritual aspirant.

Master wants every one to become a Master, that is, he wants us to come upto his level. Socrates, the Greek Philosopher (469-399 B.C.) said 'Man, know thyself'. But our Master says 'Man, forget thyself'. Masrer is solicitious not only of the spiritual welfare of mankind but of their material wellbeing also. For instance, when about two decades back he came to know that the people of Bellary a town in Karnatak, were put to great hardship owing to scarcity of water, he offered to practise economy in the consumption of water. that shows his compassion for the suffering humanity. By tollowing Sahaj Marg the Abhyasi gets a balanced mind. This reminds one

[By Dr. S, P. Srivastava]

#### \* Continude from previous issue \*

The Mahayana-Visnava-Sufi tradition laid great stress on Bhakti (devotion & surrender) the means to attain the most sublime spiritual state. The best and the noblest of the systems of Bhakti viz, the declares the Bhagavata system Tamiz Pradesh of SouthIndia to be the birthplace of the Bhakti move-Both Vedanta and Islam have acknowledged and accepted the supreme efficacy of Bhakti each in his own charectoristic manner The Mahayana, Visnaya, Sufi and Vedanta traditions are not totally intolerant Tantric rituals and paraphernalia, but the orthodox Sunni tradition of Islam is just prepared to consider any sort of compromise whatsoever, with anybody on the question of the ethical morality of the Quran supported by Hadis. This impenetrable orthodoxy or let us call it unflinching firmness one feels like equating with the powerfully imponetrable faith in

the Vedas held by ancient aryans. This makes it the very foundation stone of renascent reconstruction at the behest of God thereby justifying all outcry against and utter ruthless destruction of the decayed past. This intoxicated war of Faith (jehad) destroys Mathura, Kashi, Nalanda, Vikramasila no doubt, but it does not spare Mansur, Hazrat Imam Husein, Saramad, Dara Shikoh and their ilk too simultaneously.

Hafiz proclaims: I have accepted the Magza (essence) of quran and thrown the bones foutward dry shell to the dogs. According to him the disease of love admits of no other specific but didar (darshana or actual intuitional perception). The love-intoxicated heretic has no use of sunnat (circumcision) nor has he any need of junnar [yainopav) its-the sacred thread of Hindus). Before his being beheaded near the stairs of the

[ November 1933

platform of the Jama Masjid of Delhi, while being led through the streets of the city, Sarnad sings: 'the pain of love is not bestowed on the voluptuous. The burning that consumes the heart of the moth can never be bestowed upon the [murmuring) fly, To encompass the Year [the lover] fully in deep embrace, it requires a whole lifelong wait. This wealth of Sarnad can not be assigned to any Tom, Dick or Harry.'

L shed and trampled the rising onslaught of Islam, the Indian culture obtaind lifesustaining nourishment and support from the entire countrywide moving appeal like Bhakti movement started by the Valsnavite saints by non - Vedantic supplemented traditions, and it escaped as prehistoric non-aryan traditions by the Arvan, from being destroyed or assimilated. After the rejection or defeat of the Vajrayana and Sahajayana Siddhas, Saiva Tantries like the Kapalikas and others, and Matha cult Yogins, due to both internal and external reasons, from almost the thirteenth to the eighteenth centuries during the period of the Muslim rule, a countrywide movement and tradition of Nirguna and Saguna saints and bhaktas [devotees; developed and progressed. The Bauls of Bengal, the Azwars of the Andhra-Tamiz country, Mahanubhavis of the Karnataka-Maharastra region and the Vaisnava Acaryays are a few examples. Brought up and nourished by them and established on the background of Sufism and Advaita Vedanta. the nirguna saint movement threw up Kabira and the Saguna bhakti produced Mira both of tradition whom deserved to be termed as the summit of spiritual achievement of this age. On the one hand Sufi saints like the khwaja of Aimir and Sheikh Sirhindi of the highest spiritual calibre and practioners of spiritual prowess accepted Islamic Sunnat (circumcision) as the will of Allah [God] and continued to work assiduously for the final and unchangeable establishing of the same as the only saviour of human purity and dignity, while on the other, dusty Indian intellect cried in uttar agony to find refuge like the little one of amonkey a kitten as a last resort in the name of Rama who is the only strength and support left to the utterly help-Mahaprabhu less. Chaitanya

appeared on the scence as the cream of the best that the Indian tradition could personify in that age. Dara Shikoh, the celebrated author of Majam-ul baharain who aspired to merge into one, the two oceans of Hindu and Muslim spiritual cultures met with the death fit only for a dog. But with this not only the very foundations of the Muslim dominance were badly shaken, but perhaps, the very connection of the soul of irresistible spiritual revolutionary movement of Islam was severed once for from the perennial reservoir of Spiritual power,

#### - VII -

A Renaissance of the perennial and ancient Indian culture started during the comparatively short period of British rule of one and a half to two centuries. While on one hand an attempt to present Western culture and Christianity as the saviours of India was made, on

the other, saveral wellmeaning and noble European thinkers and scholars dedicated their lives towards the revival of India's own The sublime tradition of culture, British rulers no doubt subjected India to a complete economic sucking and exploitation but simu-Itaneously they made an unprecedented valuable contribution towards the protection and maintenance of the remnants of the cultural inheritence of India. Some petty attempts to denigrate Indian culture might appear to have succeeded for the time being, but ultimately they were bound to prove their futility and lack of knowledge, as would efforts to lover the broad sunlight with clouds of smoke The raised by burning straw. movement to develop and illuminate the science of Yoga as the eternally sustaining keel of Indian modern civilisation, during the period, has to be divided in two stages,

\* Contd in next issue

# हिन्दी विभाग

## विषय-सूची

| क्रम-       | -सं० विषय                                   |
|-------------|---------------------------------------------|
| <b>!</b>    | <b>ग्रात्म निरीक्ष</b> ण-                   |
| ₹_          | सम्बन्ध-                                    |
| <b>₹</b> −, | क्या पाया-                                  |
| <b>8-</b>   | जय श्री गुरुदेव सँस्मरण-                    |
| ¥- '        | समर्थ सद्गुरु श्री लाला जी की दिव्य वाग्गी- |
| <b>६</b> –  | नम्र निवेदन-                                |
| <b>9</b> -  | श्री बाबू जी-                               |

| लेखक पृष्ठ-                          | सं० |
|--------------------------------------|-----|
| श्री नरेन्द्र बहादुर सक्सेना, रुड़की | ग्र |
| ्रविशंकर, देहरादून                   | 8   |
| मिश्रीलाल वर्मा सीतापुर              | ्रे |
| बृजवाला एडवोकेट                      | ξ   |
| श्री बाबूलाल बीसे, देवास             | ११  |
| श्री एस० कुमार शुक्ल शाहजहाँपुर      | १३  |
| श्री ग्रनिल कुमार सेठ, सीतापुर       | १४  |



(श्री नरेन्द्र बहादुर सक्सेना, रुड़की)

ग्रात्म निरीक्षण का महत्व यों तो हमारे रोजाना की दिनचर्या में वंसे भी काफी ग्रधिक है चाहें हम ग्रभ्यासी हों या नहीं । एक छोटा बच्चा जो सीखना चाहता है ग्रीर दूसरे बच्चों को चलते हुये देखता है पहले ग्रात्म निरीक्षण की भावना से ही प्रेरित होता है ग्रीर वह सोचता है ''क्या मैं भी चल सकता हूँ ?" यही ग्रात्म निरीक्षरा है। ग्रात्म निरीक्षरा की भावना मनुष्य में स्वाभाविक रूप से विद्यमान रहती है। पर हम इस का प्रयोग ग्रपनी भलाई ग्रथवा बुराई दोनों लिये ही कर सकते हैं। यहां पर ग्रात्म निरीक्षण का ग्रर्थ ग्रपने सुधारने के लिये ग्रपनी स्थिति सही (जायजा) अन्दाजा लगाना है

ग्रात्म निरीक्षण की भावना का प्रवल होना भी ग्राध्यात्मिक मार्ग में उन्नति का लक्षण है । बहुधा ग्रभ्यासी गण प्रशिक्षकों से ग्रपनी ग्राध्यात्मिक स्थिति जानने के लिये लालायित रहते हैं इसका ग्रथँ होता है कि वे बहुत शीघ्र ही ग्रपनी ग्रात्मिक उन्नति की ग्रभिलाषा रखते हैं ग्रीर यहीग्रभिलाषा इच्छा शक्ति का रूप धारण कर उन्हें ग्राध्यात्मिक मार्ग पर ले जाने में सहायक होती हैं।

हर श्रभ्यासी को चाहिये कि वह
श्रारम निरीक्षण काफी बारीकी से करे
श्रीर यदि सम्भव हो तो प्रत्येक दिन
की स्थिति को श्रपने पास डायरी में
नोट भी करता रहे। यदि मालिक
में श्रद्धा उत्तरोत्तर बढ़ती हुई मालुम
हो तो समभ लेना चाहिये कि कुछ
उन्नति ही हो रही है।

ग्रात्म निरीक्षण द्वारा ग्राघ्यात्मिक उन्नित का एक माप दण्ड समर्पण भी कहा जा सकता है । ग्रात्म— समपँण का ग्रर्थ है स्वयं को मालिक के हवाले सौंप देना । यह सब कुछ उसी प्रकार होता हैं जैसे एक घनी व्यक्ति किसी पर भरोसा करके ग्रपनी तिजोरियों की सारी चाबियाँ उसे सौंप देता है ग्रीर स्वयं सुख की नींद सोता है । ग्रब प्रक्त यह है कि इतना विश्वास मालिक के प्रति ग्राये कैसे इस का उत्तर यही है कि उस घनी व्यक्ति को भी विश्वास एक दम

तो नहीं ग्राया होगा ग्रिपितु धीरे धीरे ही विश्वास बढ़ता गया होगा । इसी प्रकार यदि हमारी साधना सही है ग्रीर लगन भी है तो मालिक में विश्वास जमना भी ग्रवश्यम्भावी है ग्रीर शने:—शने: विश्वास में प्रगाढ़ता ग्राने से श्रद्धा हो जाना स्वाभाविक ही है, ग्रीर श्रद्धा की प्रगाढ़ता जब सीमाग्रों को पार कर जाती है तो स्वतः ही हो जाता है ग्रात्म समर्पण ! इतना हो जाने पर हमारी सारी समस्यायें स्वतः ग्रासान होती चली जाती हैं।

हमारे जीवन का लक्ष्य है ईश्वर प्राप्ति या ईश्वर में लय हो जाना, जव बिचार शिवत एक क्षरण को भी मालिक की याद से विमुख न हो तो हम कहते हैं लय अवस्था या ब्रह्मानिष्ठ हो जाना, भ्रौर घ्यान में हम इसी विचार को सतत् बनाये रखने का प्रयत्न करते हैं भ्रौर सतत् स्मरण हमें इस अवस्था में बनाये रखने में सहायक होता है । भ्रात्म निरीक्षरण द्वारा हम सतत् स्मरण को सबल बनाने में सहायक बन सकते हैं । इस प्रकार ग्रात्म निरीक्षरण हो एक ऐसा रामबाण है जो हमें अपनी ध्येय सिद्धि के लिये सतत् प्रेरणा देता है ।

- % Foreign में किसी ने पूछा, what is God ? हमने कह दिया, opposite of Dog.
- अ बाबूजी ने "बताया जब कोई बड़ा ग्रादमी लालाजी के पास पहुंचता था तो वे बड़ी ग्रावभगत करते, खड़े हो जाते, विठलाते। किसी ने पूछा, ग्रापके यहाँ भी बड़े—छोटे का भेद हैं ? वे वोले, ईश्वर के दरबार में भी है। जब कोई बड़ा ग्रादमी कभी स्वर्ग लोक में पहुंचता है तो वड़ा उत्सव मनाया जाता है ग्रीर खुशी मानी जाती है क्यों कि कभी-२ ही कोई बड़ा ग्रादमी वहाँ पहुँच पाता है।"

(पूज्य वाबू जी महाराज)



(रिवशंकर, देहरादून)

सामान्यतः प्रकृति का मूल सिद्धांत बही है कि 'मन' इच्छाम्रों की उत्पत्ति करता है-'ईश्वर' कर्म के लिये शक्ति देता है,-ग्रौर संस्कार-कारणों, से भोग प्राप्त करने के लिये सृष्टि का निर्माण होता है। ग्रतः सृष्टि में जो कुछ भी होता है-बनता या बिगड़ता है-नश्वर है। साथ ही जो कुछ भी होता है या जो कुछ भी स्थूत रूप में हम पाते हैं, वह हमारी 'म्रपनी' या 'अन्य' के द्वारा उत्पन्न इच्छाग्रों का परिसाम है। ईश्वर तो 'सत्य' 'निर्विकार' व 'निश्छल' रूप में है। ग्रतः हमें अपनी भावना ऐसी अनुकूल बनानी चाहिये कि उसकी प्राप्ति शीघ्र हो सके। 'प्रार्थना' में भी इसी तथ्य पर महत्ता दी गई है। श्रीर 'भावना' परिवर्तन के लिये कहा जाता है।

इस सिद्धांत का कार्य क्षेत्र या ग्रिधकार क्षेत्र इन तीनों के सम्मिलित क्रिया पर ही ग्राधारित हैं। इससे ऊपर नहीं। यदि इन तीनों में किसी का भी ग्रभाव कर दिया जावें तो यह सिद्धांत कार्यं न कर पावेगा— ग्राथात् यदि 'मन' इच्छाग्रों को पैदा न करे तो हम शून्य में खो जावेंगे। ग्रतः हमारा प्रयत्न यही रहे कि सर्वंप्रथम 'मन' को 'साक्षात्'

'प्रभु' (बाबूजी) को समर्पित कर दे या नष्ट कर दें। या कुछ भी ऐसा करें कि इसके ग्रस्तित्व का बोध न रहे । तब ईरबर व स्रिष्टि बचेगी ग्रीर हम इस सिद्धांत के श्रिधकार क्षेत्र से बाहर होकर ग्रागे बढ़ जावेंगे। फिर स्नष्टि में ईश्वर तो सर्वत्र है-परन्तू इस विचार को ऋषि-मृनियों ने सीमित ही रखा-कृष्ण ने भी ग्रस्तित्व तक रस्रा जब कि गुरा, प्रवृत्ति, चित्तन, विचार सब ग्रलग रखे। ग्रतः बे सीमित क्षेत्र बना पाए- परन्तु यदि इसका विचार व्यापक रूप में किया जावे तो गुरा-कर्म-भौग, किसी को भी विभक्त नहीं कर पावेंगे श्रीर सर्वत्र 'राम' ही 'राम' होगा। 'मन' इस ग्रवस्था में अपने ग्रस्तित्व को खो देता है या 'मन' भी 'विलीन' हो जाता है। ग्रतः हमने ता पदा डालना नहीं वरन् सारे पर्दे खोल-खोलकर अपने एक मात्र प्रियतम से एकाकार करते जाना है। तभी सच्चा 'राम राज्य' स्थापित हो पावेगा-जहां 'राम' ही 'राम' के साथ 'राम' की ही क्रिया करेगा-इसके साथ ही प्रकृति का भो लोप हो जाता है-सर्वत्र साक्षात् प्रभु' दर्शनीय होंगे-ग्रतः पाने वाला-व देने वाला जब एक ही है तो क्या पाना क्या देना-एक श्रजीब तरह का अन्धापन, बहरापन, गूंगापन

महसूस होगा-तब सात्विकता का कुछ श्रंश श्राना समभना च।हिये। श्रन्तर मात्र 'जीवन' की 'गति' का है-श्रोर 'मूल भावना' का है। यहां पर कोई सिछांत नहीं है-यहां प्रकृति ही नहीं ग्रपितु उसकी सभी प्रवृत्तियाँ, शक्तियाँ शून्य होकर नश्वरता को उजागर करती हैं श्रोर मात्र एक ही शाश्वत सत्य का वोध कराती हैं।

यह भी सत्य हैं कि जितने क्षेत्र में ग्राप उस 'राम' को हुं द लेगे, वह क्षेत्र ग्रापके पूर्ण ग्रधिकार में ग्राता जावेगा। जब लेश मात्र में 'राम' के ग्रलाबा कुछ भी नजर न ग्रावे तो वह प्रेम की चरम सीमा होगी-ग्रीर इसी कारण समस्त पर ग्रधिकार मिल जाता है। चूंकि राम ही राम के साथ 'रामरूपी' क्रिया करता है तो कर्ता, क्रिया कमं, फल सभी बही हो जावेगा-काल की गित शून्य हो जाती है-परन्तु कार्य होता है-जीवन चलता है-ग्रतः वह न्याय के साथ सम्पूर्ण पर उचित देख रेख करने लग जाता है । महिष पतंजिल ने भी लिखा है कि 'जीवन', पूर्वंजन्म के संस्कारों से, जो दग्ध बीज सदश हो जाते है, और पूर्वंजन्म के लिये महत्ता खो देते हैं, चलता है या फिर ग्रन्य जीवों के द्वारा उत्पन्न इच्छाश्रों के कारण स्वरूप चलता है, या फिर 'सक्षम' 'श्रक्षम' के ग्रागे भुकता है या उसे किसी सीमा तक मनमानी करने देता है—यह तो श्रागे श्राने वाला समय ही बताएगा यात्रा तो ग्रनन्त है !

प्रo- भीतरी ग्रांख को कैसे देखें ? उo- बाहरी ग्रांख को बन्द कर दें।

ं प्र०- (बिदेश में)—फेमिली प्लानिंग के बारे में श्रापका क्या ख्याल है ? ं उ०- हमारे यहाँ श्राटोमेटिक फेमली प्लानिंग होती है । जो जाता है लौटकर ही नहीं श्राता ।

प्र०- बाबूजी, महाभारत में लिखा है कि योगी श्रपनी इच्छा से जीता है श्रपनी इच्छा से मरता है।

- उ० – हम जानते हैं कि कैसे मरा जाता है। वह प्वाइंट हम जानते हैं मगर वह हम किसी को बताते नहीं हैं क्योंकि जरा सा बीबी से भगड़ा हुआ ग्रीर ग्रापने वह प्वाइंट टच किया ग्रीर कहा हम तो चलते हैं।

🔆 पूज्य बाबूजी महाराज 🖈

सहज मार्ग)

( ? )

(नवम्बर १९८३

(मिश्रीलाल वर्मौ सीतापुर)

वचपन ही से मेरी रूचि धर्म की ग्रोर रही किन्तु मूर्ति पूजा ग्रादि पौराग्यिक प्रचलित प्रथाय्रों व पूजा में मुभी विश्वास नहीं था। मैं ग्रारम्भ से ग्रार्यसमाज धर्म का ग्रन्यायी था और कबीर पन्थी साधुवों के सत्संग से भी कुछ लाभ उठाया था। एक दिन मैं श्रपने मित्र के पास बैठा हुआ था जो कुछ ही समय से सहज मार्ग के अभ्यासी थे भ्रौर ग्रपने एक दूसरे मित्र को सहज मार्ग साधना के बारे में समभा रहे थे। मेरे पूछने पर उन्होने मुभे भी इसका कुछ परिचय कराया। मेरे हृदय में इस सहजमार्ग साधना को करके देखने की उत्सुकता हुई ग्रौर सीतापुर सेन्टर पर नियमानुसार तीन सिटिंग ली और अभ्यास शुरू किया । मुभे श्रो बाबू जी महाराज के दर्शन करने की तीव उत्कण्ठा थी। सौभाग्य वश श्री बाबू जी के सीतापुर ग्राने प्रोग्राम बना ग्रीर उनके ग्राने पर दर्शन किये म्भसे कोई चीत तो नही हुई किन्तु मेरी स्रोर प्रेम भरी हिष्ट से उन्होंने एक दो बार देखा कुछ ही समय पदचात सेन्टर इन्दार्ज जी आ गये श्रौर बाबूजी से मेरी ग्रोर इशारा करके कहा कि यह नायब साहब नये ग्रभ्यासी है ग्रीर ग्रभ्यास में बहुत रेगुलर हैं। यह सुनकर मुक्ते स्वा-भाविक प्रसन्तता हुई ग्रौर मुभ्रे ग्रत्यधिक

उत्साह हुआ। अब मेरे हृदय में तीव उत्कण्ठा थी कि शाहजहाँपुर जाकर श्री बाबूजी से मिलूँ। चूँकि पहली बार जाना था इस कारण सेन्टर इन्चार्ज या किसी अन्य प्रीसेप्टर के साथ वहाँ जाना चाहता था एक दिन मुभी पता चला कि सेन्टर इन्चार्ज साहब वहाँ गये है। दूसरे दिन मैं भी शाहजहाँ पुर बाबूजी महाराज की कोठी पर गया ग्रौर सेन्टर इंचार्ज की उपस्थिति में ३-४ दिन वहाँ रहा घर से अधिक आराम वहां मिला और उनको स्वाभाविक प्रेम, 'खातिरदारी व मेहमान-नवाजी की मेरे हृदय पर ऐसी गहरी छाप पड़ो जिसको मैं कभी भूल नही सकता मिशन ग्राश्रम के उद्घाटन के पहले प्रत्येक वर्ष वसन्तोत्सव के ग्रतिरिक्त भी एक दो बार शाहजहाँपुर जाकर पूज्य बाबू जी महाराज के साथ उनकी कोठी पर इसी प्रकार रहने और उनकी अमृत वागी सुनने का सौभाग्य प्राप्त हुआ करता था। उसको ग्राज भी याद करको शरीर रोमांचित व हृदय गद्गद् हो जाता है। उनके सत्संग में सदैव निभैयता अविन्तता शान्ति रहती है।

इस साधना के पूर्व ग्रायं समाज पद्धति के ग्रनुसार सन्ध्या करते समय कुछ समय परचात मेरे कनर में दर्द होने लगता था जिससे श्रधिक समय तक किसी श्रासन से बैठना मेरे लिये कठिन था। इस साधना के श्रारम्भ के पश्चात मुफे चिन्ता श्री कि इस कमर दर्द के कारण कदाचित निश्चित समय तक बैठकर मैं ध्यान न कर सक्न किन्तु नियम पूर्वक साधना करने की मुफे लगन थी। कुछ दिनों के श्रभ्यास के बाद मेरा यह दर्द शनै: शनै: कम होने लगा श्रीर कुछ ही समय में मेरा दर्द बिल्कुल समाप्त हो गया!

मैं अपनी सहज मार्ग साधना में सदेव यथा शक्ति रेगुलर रहता हूं और श्री बाबू जी महाराज के बतलाये हुये आदेशों, निर्देशों व नियमों के पालन करने का भरपूर परिश्रम करता हूं। इस साधना के परिगाम स्वरूप मैंने अपने में निम्नलिखित परिवर्तन पाये हैं।

- (१) अब सदा सत्य ही बोलने की इच्छा होती है। चाहे जितनी हानि हो जाम या हो जाने की सम्भावना हो, असत्म बात नहीं कह सकता।
- (२) लोभ का प्रायः लोप हो गया है ग्रौर जो कुछ न्याय पूर्वंक मिलता हैं उसी में सन्तोष रहता है। किसी की कोई वस्तु ग्रन्याय से या लालच से लेने की इच्छा नहीं होती।
  - (३) मोह में भी पर्याप्त कमी हो गई है। पहले मैं परिवार के किसी सदस्य या अन्य प्रिय-जन के विछुड़ने या वियोग से बहुत व्याकुल हो जाता था किन्तु अब इतनी सहन शक्ति बढ़ गई है कि इसकी

ग्लानि तो कुछ ग्रवश्य होती है परन्तु बह कष्टदायक नहीं होती है।

- (४) पहले जिस पुरुष से हानि पहुंचती भी या जो हानि पहुंचाना चाहता था या जिससे अभिन्नता रहती थी उसको हानि पहुँचाने व उससे बदला लेने की भावना बनी रहती थी। अब शत्रुता का व्यवहार करने वाले के प्रति भी अन्याय या अत्याचार सुनकर दुःख होता है और उसके प्रति कोई द्वेष भाव नही रहता है, इस विचार से कि जो कुछ मुभे कष्ट पहुंचा मेरे संस्कारों का ही भोग है जिससे मैं छुटकारा पा गया। प्रत्येक के साथ भलाई करने की इच्छा रहती है
- (५) दुनिया की स्नाकर्षंक वस्तुओं में लगाव नही रह गया है। किसी प्रकार का तमाशा या खेलकूद व सिनेमा म्नादि की तबियत बिल्कुल नही होती। जब कोई ब्यथं बातचीत करने लगता है तो तबीयत चाहती है कि वहा से भाग जाऊं या वातचीत शीघ्र समाप्त हो जाय।
- (६) सदैव यह चाहता हूं और प्रयत्न करता हूं कि मेरा कोई कार्य या व्यवहार ऐसा न हो जिससे दूसरे को कष्ट पहुँचे । साथ ही साथ श्रपने प्रति दूसरो का व्यवहार भी श्रपनी ग्राशा से कहीं ग्रिं कि ग्रच्छा व ग्राश्चर्यं जनक पाता हूँ।

मुभे पूर्ण विश्वास है कि जो इस साधना को सच्चे हृदय से ग्रपनाता व करता है उसे इस रास्ते पर चलने की सभी कठिनाइयों के दूर करने में ईश्वरीय (बाबूजी) की सहायता वराबर मिलती रहती है, चूँ कि श्री बाबू जी महाराज में करुणा व दया ग्रपार है इसलिये ग्रभ्यासी की ग्राध्यात्मिक उन्नति के साथ साथ उचित भौतिक परस्थितियों में भी बह ग्राइचर्यं— जनक सहायता करते हैं हालांकि उसके लिये हम को कभी ग्रपनी ग्रोर से उनका ध्यान नही करना चाहिये, यह परम सौभाग्य की बात है कि हम को ऐसा पूर्ण ब्रह्मनिष्ट

सुर-गुरु सहज ही प्राप्त है जो हमारे केवल सहयोग से अपनी प्राणा शक्ति द्वारा अन्तिम लक्ष्य तक पहुँचा सकता है और जिसका उदाहरण अभी तक दुनिया के इतिहास में नहीं है।

ग्रन्त में प्रार्थना है कि बाबू जी महाराज की-कृपा हम सव पर सदैव बनी रहे और हम ग्रपने को उसके योग्य बनाये रखें। ●



- श्रि विदेश में बाबूजी किसी करोड़पित के घर गए थे। उनकी पत्नी बहुत सुन्दर थी। उनके सिर में बहुत दर्द रहता था जो किसी इलाज से ठीक नहीं होता था। बाबू जी को बताया गया तो उन्होंने पाया कि पूर्व जन्म में वह मेहतरानी थी। ग्रब पखाना सूंघने को मिलता न था। तब वह मुंह में कपड़ा वाँचे रहती थी। ग्रगर सूखी टट्टी कपड़े में बांघ कर कुछ दिन सूंघती रहे तो ठीक हो जावें पर कैसे ? पार्थंसारथी जी से कहा पूछना कि उन्हें टट्टी से बदबू ग्राती है कि नहीं। पार्थंसारथी जी ने पूछा तो महिला ने बताया कि नहीं ग्राती।
- किसी श्रभ्यामी ने बताया कि उन्हें संग्रहिए रोग है। बाबूजी ने कहा कि उसमे मछली खाने से फायदा होता है। श्रभ्यासी ने कहा लेकिन बाबूजी, मांस खाना तो ग्राप मना करते हैं। बाबूजी बोले, माँस खाने को मना किया है, दवा को तो नहीं।
- मैं यह बात नहीं मानता कि किसी को पूजा के लिए समय नहीं मिलता । ग्रगर पखाना लग जाये तो पन्द्रह मिनट मिल जाते हैं कि नहीं ।

🛠 पूज्य बाबूजी महाराज 🖈

(बृजवाला एडवोकेट)

### मालिक का महासमाधिलीन दिवस

"जो उसकी इच्छा है। केवल उसो की है। श्रीर केवल वही उपयुक्त समय का जानने वाला है।" यह वाक्य हमारे परम गुरुदेव श्री रामचन्द्र जी महाराज श्री लालाजी महाराज के हैं जो उन्होंने हमारे पूज्य श्री बाबूजी महाराज को पत्र में लिखे थे। मालिक हमें छोड़कर अपने घर चले गए श्रीर हम देखते रह गए। ऐसा क्यों हुआ श्रीर श्रभी क्यों। यह तो केवल स्वयं वही जानते हैं, हम लोग तो केवल उनकी किन्ही बातों, से केवल अनुमान, भर कर सकते हैं। क्योंकि उनको जानने के लिए, पहले उन्हीं जैसा बनना पड़ेगा, तभी उनके हृदय की थाह ली जा सकती है।

१६ अप्रैल, १६८३ की प्रातः ६ बजे दिन का समय भी श्री रामचन्द्र मिशन के सम्पूर्ण श्रभ्यासी संसार के लिए महा काल राति समान दर्दनाक श्रीर शोकपूर्णं था। जिस समय मालिक ने अपना पाथिव शरीर का श्रन्तिम श्रावरण भी छोड़ दिया। श्रीर महा-समाधिलीन हो गए। जिसने भी यह समाचार सुना, श्राना हृदय पकड़ कर रो उडा। बिन गुरू के चारों श्रोर श्रंधेरा व सूना हो गया। एक क्षण के लिए समय ठहर गया। चारों श्रोर दर्द का समुन्द्र लहरें मारने लगा। सभी जड़ हो गए चेतना लुप्त हो गई। तमाम अभ्यासी दिलों की घड़कने बन्द हो गई। ऐसा लगा ग्रब जीनाव्यर्थहै। जिस तनेका सहारा लिए ग्रसँख्य लताएँ चारों ग्रोर लिपटी बेफिक्री से साँस ले रही थीं उसके टूट जाने पर सभी घरती पर एक साथ लोट पोट हो पटखने खाने लगीं। थोड़ी देर में ही यह हृदय विदारक समाचार पूरे संसार में फैल गया। श्रीर सभी की केवल एक ही मंजिल थी, एक ही लक्ष्य था। जैसे भी हो ग्रपने मालिक के ग्रन्तिम दर्शनों के लिए शाहजहाँपुर पहुँच सके । जो जहाँ भी जिस हाल में था शाहजहाँपुर की म्रोर उड़ा चला म्राया। सभी सन्तुलन खोकर सुवक-सुवक कर रो रहे थे। चारो श्रोर लोगों का श्रथाह समुन्द्र सा दिखने लगा । शाहजहाँपुर के घर ग्रांगन गली, वाजारों में, इतनी भीड़ दिखाई देने लगी कि कहीं तिल भर पाँव रखने को धरती दिखाई नहीं दे रही थी। इतनी भीड़, इतने नर नारी बच्चों का समूह सभी शान्त स्थिर एक टक केवल मालिक की ग्रोर निगाहें भर भर कर केवल उस मेंजुल मूर्ति को ग्राँखों में भरने का भरसक प्रयत्न कर रहे थे। उस दश्य को वह ग्रपनी ग्रांखों से पीकर हृदय में

उतार रहे थे। कोई कुछ नहीं सोच रहा था, कुछ नहीं वोल रहा था मूक वैदनायुक्त, शोक ग्रस्त मुख मुद्रा लिए सभी सिर भुकाऐ यही सोच रहे थे काश, मालिक एक बार पुन: उठकर हमें उवार लेते। यह सब देख रहे हैं भूठ ही होता।

मालिक हमसे इतनी जल्दी बिछुड़ जाएंगे इसका काई अनुमान भी नहीं था। उनकी लम्बी अवधि तक खामोशी जो मेडिकल केयर में गुजरी, सभी यह सोच रहे थे शीघ्र ही वह पुनः स्वस्थ होकर हमें पुनः कार्य में प्रेरित करेंगे। और शाहजहाँपुर की सूनी गिलयाँ गुलजार होंगी और रूहानियत के सागर में सभी पुनः इविकयाँ लगाएंगे। श्रीर अब जल्दी जल्दी आगे बढ़ेंगे। उनकी स्वर लहरी फिर से कानों में रस घोलेगी। श्रीर हम सभी पुनः उनकी आवाज सुनेंगे।

पर नहीं परम पूज्य श्री श्री बाबूजी महाराज की शायद यही इच्छा थी। वह ग्रपने घर लौट जाने का निश्चय ही कर चुके थे। इसी से ऐसा संभव हो सका। क्योंकि वह पूर्णंयोगी थे। उनकी इच्छा के बिपरीत कोई काल चक्र उनका कुछ भी नहीं विगाड़ सकता था। ऐसे में महाकाल के वस का भी उन्हें ले जाना नहीं था पर जब वह इच्छा ही ऐसी बना वैठे तो कोई क्या कर सकता था। उनके निश्चय को केवल कोई हठीला प्रेम रस विभोर हृदय ही डिगा सकता सकता था। क्यों कि उनके हृदय को थाह उनके सूरत सन्देश सेविनार १९८२ में मिलती है। जहाँ उन्होंने लिखा है।

"जब किसी बादशाह की सल्तनत में बड़ी संख्या खुशामदियों की एकत्रित हो जाती है तो कावलियत ग्रपने ग्रसल पैमाने पर काम करना बन्द कर देती है ग्रौर निजाम बिगड़ने लगता हैं। ग्रौर क्या होता है कि बादशाह के लिए यह ग्रनिवार्य हो जाता है कि किसी प्रकार उनकी खुशामद छुड़ाई जाए, जिससे वह ग्रसल काम के बनें। ग्रौर इसी के लिए कोशिश की जातीं है। होता है कि इस कोशिश में उन पर सख्ती की जाए ताकि वह सुधरें। बहुत मुमिकन है कि सर्व शक्तिमान प्रकृति ने यह रुख ले लिया हो"।

यह उनकी इच्छा का वहुत बड़ा संकेत था। ग्रीर यह भी सच् है, कि ग्रपने वतन लौट जाने की याद में वह इस समय बेकरार थे। ग्रीर ग्रंब विदाई की घड़ियाँ ग्रसहनीय दर्द वनकर, मिलन के लिए बेचैन थी। जव इसी संदेश में बह लिखते हैं। 'बुलबुल को ग्रपने खोए हुए ग्राशियाने का ख्याल जरूर ग्राता है भले ही वह कितना ख्याल गुल में लगाऐ रखे।

फिर भी सभी ने यह महसूस किया कि मालिक ने उस समय भारी सदमें को सहन करने की शक्ति भी प्रदान नहीं की बल्कि सभी का संतुलन शीघ्र ही लौटा भी दिया। जव उन्हें यह महसूस हुग्रा कि यह पार्थिव शरीर वाली गुरू माता ही केवल विदा ले रही हैं। ग्रौर वह ग्रसल हमारे वीच ग्रभी विद्यमान ही नहीं हमारे सभी के दृश्यों में में समा गई है उस एक हृदय से निकल कर। वस जरा सोचने ग्रौर महसूस करने की जरूरत है। पर उनकी मौजूदगी मिलेगी। ऐसा लगा मालिक निद्रामग्न शय्या पर ग्रांखे मूँद कर विश्राम कर रहे हैं। ग्रभी-ग्रभी ग्रांख खुलते ही उठकर वैठ जाएंगे। तीन दिन तक मालिक का पार्थिव शरीर दैविकता भरी कान्ति से महकता रहा । ऐसा लगा कोई फरिश्ता देवलोक से उतर कर गल्ती से मृत्युलोक में म्रा पहुंचा हो। वही थे जिन्होंने इस समय द्खद घड़ियों में सभी को सँभाल रखा था ग्रन्यथा क्या उस शमा पर मर मिटने वालों की क्या कुछ कमी थी। कुछ नहीं ! वह स्वयं शिव की तरह सँसार के दुख दर्द का जहर स्वयं ही गले से उतारते रहे। विना किसी एहसान, दिखावे के ग्रीर किसी को कभी काँटाभीन चुभने दिया । कितने ग्रभ्यासी ऐसे हैं जिनको मालिक ने श्रकाल मृत्यु से ही नहीं बचाया । बल्कि उनको जिन्दगी भी दी। जिससे वह ग्रपने लक्ष्य को पाकर ही घर लौटें। यह वह सभी लोग जानते हैं जिनके साथ उन्होंने ऐसा किया। परन्तु करके भी कभी किसी को जताया नहीं। उन्होंने केवल देना ही सीखा-लिया कभी किसी से कुछ नहीं-बल्कि ग्रपने ग्राप को लुटवाने का खुला ग्रामन्त्रए। देते रहे । ग्राग्रो लूट लो मुभे जितना चाहो ?' क्या ऐसा दिलदार कभी किसी ने देखा है या सूना है ऐसा गुरू क्या कहीं देखा है ? जो यह इच्छा रखता हो। मैं चाहता हूँ मेरे सभी ग्रभ्यासी भाई बहिन ग्राध्यात्मिकता के ग्राकाश में सूर्यं की तरह चमकें।''

बह म्रब तीनों लोकों में विद्यमान हैं।
गुरू से म्रब पूर्ण ईश्वर हो गए हैं। इसी से
उनकी यह वड़ी भारी इच्छा थी कि हर
ग्रभ्यासी उनके जीवन काल में कम से कम
इस हद तक जरूर ग्रा जाऐ कि जब वह
इस सँसार से जाएं भी तो उनसे उस ग्रमुक
का रिश्ता ग्रदूट रहे। समय किसी के लिए

नहीं ठहरता इसी से हमको वहत परिश्रम करने की सलाह देते थे। उन्होंने हमसे एक साथ विदाई नहीं ली वे ग्राठ महीने तक मेडिकल केयर में रहते रहे। इसमें भी बड़ा राज था जो उस समय हमारी समक्त में नहीं **ग्राया था। उन**की हर बात कुछ उपरान्त समभ में ग्राई। उस समय कभी भी नहीं। कारएा उनकी बेहद सादगी ही हमें भुलावे में डालती रही। इसी से कहती है मेरे मालिक से ज्यादा कोई फरेवी नहीं। सब यही सोचते थे। बस ग्राजकल में वह ठीक होने ही वाले हैं। बस ग्रब फिर से हम उनके मध्य अपने को पाएँगे। फिर वही बहारें लौट ग्राएंगी। जो मालिक के स्वस्थ होने से पहले थीं । फिर मेडिकल जगत के बड़े बड़े डाक्टरों को यही कहते सुना "साहब कोई बीमारी ही नहीं ! बस कमजोरी है" इस प्रकार का केस मेडिकल जगत में ग्रपनी तरह का ग्रलग रहा है, ग्रौर इस पर शोध कार्य चल रहा है।

पैरिस यात्रा के पश्चात ही मालिक का यह विचार पक्का हो गया था। परन्तु फिर भी उन्होंने हमें grace period दिया जिससे हम उनके अनुसार आचरण करे, और उनके Expectations के मुताविक बन जाएं। परन्तु हम चूक गए। अबसर खो दिया। हम सब किसी जादूवश उस तरफ से उदासीन वने रहे, और कुछ कोशिश नहीं की। यहां तक कि प्रार्थना जो मालिक का बताया हुआ सबसे अचूक हथियार था उन्हें प्राप्त करने के लिए। उसे भी न प्रयोग किया। मालिक ने स्वयं कहा था! "जज्बात की गर्मीं से भूलसे हुए अलफाज अगर भरे

हुदय और हवडबाई म्रांखों से निकले हों तो कौन नहीं सुनेगा। पर हम ऐसा कुछ न कर सके। क्यों कि हमारी बुद्धि पर ताला पड़ गया था कुछ दिन तो प्रार्थना की। बाद में हम उस म्रोर से हट गए कि वस म्रब क्या जरूरत है वह ठीक हो ही रहे हैं। इसी भ्रम में हम उन्हें खो बैठे। यह हमारी ही गल्ती रही। ग्रब पश्चाताप करने से क्या? यह कि एक साथ वज्जपात नहीं किया। इस सदमें को हम लोग सहन कर सकें इसी से ग्रपनी ग्राधी उपस्थित से हमें बरवस ढाइस ग्राशा निराशा के भूले में भूलाऐ रखा ताकि हम तैयार हो सकें उस दुखद घड़ी के लिये। चलते बक्त भी इतना ख्याल कि उनकी वजह से हमें दुख नही।

ग्राठ महीने की लम्बी ग्रविघ तक वह इस तरह जीते रहे कि हम उनकी Physical अनुपस्थित को सहन करने के काबिल हो जाएं। यह माँ की अपने बाबूल पास लौटने की तैयारी थी। जिससे वह अपने बच्चों को जब छोड़कर जाए तो उसे विश्वास रहे कौन कितना काम और क्या काम कर सकता है। उसकी नजर हर एक पर गहरी बनी रही। वह बीमारी के काल में चुपके चूपके सव देखती समभती रही। उसी समय उसने जिसको जितना वढ़ाना था उतना काम उस पर करती रही । उसके कार्यों में पहले की अपेक्षा वड़ी तेजी बनी रही। उसकी पकड़ हम पर और मजबूत होती चली गई। हमने यह महसूस किया-कई बार कुछ लोगों को कहते स्ना-कौन कहता है बाबूजी बीमार हैं ! प्राणाहुति इस कदर जोर से ग्रा रही है। उनकी कृपा में किचित भी कमी नहीं आई। यह वह सब बता सकते हैं जिन्हें जब भी कभी

पाँव में कांटा भी चुभा तो मालिक ने फौरन उसे निकाल दिया-एक को भी तो नहीं लगा वह हमारे साथ नहीं हैं। उनकी महती कृपा में कहीं कमी न पहले थी न ग्रब रही । बह गुरु माता चलते चलते सब तैयारियाँ कर गई। यहाँ तक कि कोई भी अभ्यासी स्वतः श्रभ्यास द्वारा निरन्तर श्रागे वढ़ता रहेगा ! जो उनके जीवन काल में उनसे पूरी तरह जुड़ चुका हो । जहां प्रिसेप्टर नही होंगे वहां ग्रुप सिटिंग्स बह स्वयं देंगे ग्रीर हर ग्रभ्यासी की देख भाल करेंगे। वह हर तरह के बच्चे को उसी के अनुरुप प्रवन्ध करके गई । कुछ को बहलाकर, कुछ को समभाकर, कुछ को भ्रम में डाल, कुछ हठीले व जिद्दी वच्चों को जो चलते समय ग्रांचल पकड़ कर साथ हो लेते उनको दूर भेजकर ! ग्रपने घर का पूरा प्रबन्ध कर चुपके से चली गई। यही थी उसकी माया । 'सन्त लोग कभी बीमार नही होते वह केवल लीला ही करते हैं। यह शब्द श्री मती सुमन सक्सेना मेरे पुज्य लाला जी महाराज की पुत्र बधू ने बाबू जी की बीमारी के समय मुभे सान्त्वना भरे पत्र में लिखे थे । श्राज मैं इस वात पर सहमत है। अगर वह बीमार थे तो क्यों प्रार्थना करते करते भी प्रारगाहुति मिलने लगती थी। यह महसूस होता था कि वह हर वक्त हमें देख रहे हैं। इसी से हर घड़ी हर पल उन्हीं का स्मरण रहने लगा। लगता था कुछ भी कहने को बाकी नहीं, उस परम लक्ष्य के सिवाय।

पुनः सूरत सेविनार में ग्रपने सँदेश में बाबूजी ने ग्रपने विचार देह प्राप्त करने के लोभ व कष्ट के कहे हैं। जब वह कहते हैं "देहधारी को तकलीफ ही तकलीफ है फिर भी हम देह कें इस कदर पीछे पड़े रहते हैं कि

वह आखिर तक नहीं छूटती बल्कि फिर पैदा होने को जी चाहता है।" यह उनकी व्यथा थी व संकेत था जिसे हम उस समय समझ नहीं सके। फिर अगली पिक्तयों में अपने तक पहुँचने का बह राज भी बता गए जो उन तक शीघ्र पहुंचने की कुंजी है जब वह लिखते हैं। "तड़प उस तक पहुंचने की ग्रगर शुरु में असल न हो सके तो दीवाने की नकल ही करें। आखिर में असल प्राप्त होकर ही रहेगी।

एक वहुत बड़ी चेतावनी भी वह इसी संदेश में दे गए हैं। पर मालूम नहीं किसी का ध्यान उस पर गया कि नहीं। वह है। अपने दिल में किसी तरह का भी वडप्पन पालना वह भयंकर कमजोरी है जो किसी भी अभ्यासी की कितनी भी उच्चतम ग्रवस्था से उसे एक दम नीचे ढकेंब सकती है। इससे जो भी बचा रहेगा, वही निरन्तर प्रगति करता चला जाएगा, अन्यथा पहाड़ की अंतिम चोटो पर चढकर भी गरुर की हल्की सी कल्पना से लूढ़क कर खाई में जा गिरेगा" बन्दे को केवल अपनी बँदगी से ही सरोकार रहे पर बन्दा होने का ख्याल भी अगर आ गया तो वह बन्दा कहलाने के काबिल नहीं। वह स्वयं इसकी जिन्दा मिसाल थे। उन्होंने अपने गृहदेव को हो अपना सर्वस्व माना पर इस बात का कभी उन्होंने एहसास न किया न किसी को कराया। जो कुछ भी उन्होंने अपने प्रियतम गुरु के लिए किया वह क्या कोई शिष्य कर सकता है। पर कभी परोक्ष रूप में भी उसका स्मरण नहीं किया । पुज्य श्री श्री लाला जी महाराज ऐसा रतन पाकर फूले नहीं समाते थे इसी से उन पर उनकी कृपा हिंड बनी रही और वह निरन्तर

प्रगति करते चले गऐ और रूहानियत की दुनियाँ में विशिष्ट स्थान पा गए।

श्रगर हमें मालिक से किंचित भी प्यार है तो हमें अपने उत्तराधिकार का पूरा ख्याल रखना है तथा उस पूंजी को यथा शक्ति वढ़ाते हुए मालिक की नकल करना है ताकि हम उस जैसे न सही उसके निकट तो पहुंच जाएं । प्रयत्न करने पर सफलता जरूर मिलेगी । जब भी उसकी पुकारना हो उनका फोन न० जो तीनों लोको में काम करता है उसे डायल करें दर्द भरी ग्रावाज श्रौर श्रवरुद्ध गले से । फिर देंसे वह किंतना करींव है श्रापके ।

O master !

Thou art the Real Goal of Human life!

We are yet but slave of the wishes
Putting bur to our advancement
thou are the only

God and power to bring we up to that stage.

जब उन्हें सुनना चाहें तो श्रपने हृदय को शान्त स्थिर स्वच्छ रखें मालिक के संदेश खुद व खुद मिलने लगेंगे । Receptive Power बढ़ाने के लिए श्रपने Receiver को dead होने से बचाएें। वह शरीर से सामने न होने प्रभी सूक्ष्म शरीर से श्रापके सदैव पास ही हैं। बस जरूरत है उस तक पहुंचने में जो मध्य में पर्दा है सस्कारों का उसे प्रेम की चिन्गारी से राख करने भर का। मिलन में फिर देर क्या!

## समर्थ सद्गुरु श्री लाला जी की दिव्य वाणी

(सङ्कलन-श्री बाबूलाल बीसे, देवास)

- १) संत का सबसे बड़ा चमत्कार यह है कि वह पशु को एक पूर्णं मानव में परिवर्तित कर दें।
- र) कामी श्रौर लोभी व्यक्ति कभी परमार्थं कार्यं नहीं कर सकते हैं।
- हे) हर जिज्ञानु के लिये गुरु भावश्यक है।
  गुरु का चुनाव करते समय हर सावधानी
  बरतनी चाहिये। गुरू प्राप्त हो जाने
  पर जिज्ञासु का केवल यह कर्त्वय हो
  जाता है कि अपने को गुरू के प्रति
  समर्पित कर दे, ठीक वैसे ही जैसे
  किसी विन्यासकारी के हाथों में वह
  शव मात्र हो!
- ४) तुम्हे केवल इतना ही सन्देह निवारण करना है कि ईश्वर श्रीर श्रात्मा है कि नहीं। यदि तुमने इस सन्देह से अपने को मुक्त कर लिया है तो कोई गुरू करने की श्रावश्यकता नहीं है।
- प्रतुभव के आधार पर संसार के व्यक्तियों
   की निस्वार्थ भाव से सेवा करना ही

सर्वोत्तम तप और तपस्या, यज्ञ और पूजा है।

- ६) भोग का उद्देश्य मन की एकाग्रता ग्रीर एक बिन्दु तक ग्रपनी दशा का परिवर्तन है। मस्तिष्क में ग्राध्यात्मिक केन्द्रों पर मन को ठहराने से व्यक्ति को स्वतः ग्रनुभव होता है वह सत्य को जान लेता है।
- ७) वह कार्य पाप है जिसके करने से भय, हिचिकिचाहट और लज्जा ग्रावे। वह कार्य पुण्य है जिसके करने में निर्भयता, शौर्य ग्रौर साहस हो!
- हम श्राज जिस वातारण में रहते है वह पुण्य श्रौर पाप के भाव से भरा है। इसका प्रभाव स्वयं ही सार्वभौमिक हो रहा है। चोरी श्रौर हत्या में लगा व्यक्ति पुण्य श्रौर पाप के विचार से प्रभावित है। जब हालत ऐसी है तो बुराई करने वाला पहले स्वयं श्रपने हृदय में बुरा बन लेता है श्रौर तब दूसरों के प्रति बुरे कार्य करता है। बुराई हृदय को गन्दा, श्रपवित्र श्रौर

सहज मार्ग)

११ )

(नवम्बर १६८३

ठोस बनाती है जिससे दुःख की उत्पत्ति होती है।

- ह) जीव स्वयं अपने को नहीं वरन दूसरों को देखता है। यह खराबी उसे भ्रम में डाल देती है। उसकी दिष्ट बहिर्मुखी हो जाती है, अन्तमुँखी नहीं तब वह जैविक कर्म (अर्थात जीवन से उत्पन्न और उसके पोषक कर्म) करने लगता है, जिनमें आश्चर्य, लालसा, ईर्ष्या, द्वेष, प्रतियोगिता, शत्रुत्व, स्वार्थं और बासना आ जाती है। दूसरों की भावना को ठेस पहुँचाना इन कार्यों में सबसे बुरा है।
- १०) धार्मिको, साधुग्रों ग्रौर ईश्वर भक्तों-में से किसी को भी ईश्वर का कोई ज्ञान नहीं । दूसरे, उनका ईश्वर ग्रौर कुछ नही, केवल एक महात व्यक्ति की हैसियत रखता है। कोई उसे स्वामी, तानाशाह, न्यायाधीश ग्रादि से सम्बोधित करता है ग्रन्य उसे दयालु, कृपालु ग्रौर करूगामय आदि कहते हैं। ये सब मनुष्यों के ही गुरा है। इन लोगो ने ईश्वर को उसकी ग्रांखों से नही देखा बल्कि वह इनके लिए चाटुकारिता का विषय ग्रीर इन्द्रिय जन्य इच्छाग्रों की

पूर्ति का साधन रहा है।

- ११) हम ऐसे ज्ञान को वाचिक ज्ञान स्रथांत् जबानी जमा खर्चं कहते हैं। वह स्रपने को पुस्तकों के स्रध्ययन, भाषणों के श्रवण, दूसरें के विचारों को ग्रहण करने तथा उन्हें उद्घृत करने तक ही सीमित रखता है। वह उन्हें तोते की तरह दुहराता है और उन्हें स्रात्मसात नहीं कर सकता। ऐसे ज्ञान को हम लोग वाचिक या मौखिक ज्ञान कहते हैं।
- १२) जो ज्ञान के उद्देश्य को जानते हुए अपने को तक, प्रमाण और वाद-विवाद तक ही सीमित रखते हैं, बीच रास्ते में ही भटक जाते हैं। वे वाचिक ज्ञानी बन करन इधर के होते है श्रौरन उधर के!
- १३) एक कमं से सहस्त्रो कमों की उत्पत्ति होती है और प्रारम्भ में एक इच्छा के गर्भ से सहस्त्रों इच्छाएँ जन्म लेती है। इनके बारे में विना समभे पड़ा रहना, अन्धकार में रहना है। जब गर्म करते-करते और इच्छाओं को हटाते-हटाते अनुभव बढ़ जाता है और मन शुद्ध हो जाता है तब ज्ञान की दशा खुलती है और विवेक जाग्रत हो जाता है।

(श्री एस० कुमार शुक्ल ग्रहमदपुर, शाहजहांपुर)

समर्थ सद्गुरु श्री बाबू जी ग्रपने पार्थिव शरीर से ग्राज हम सभी के मध्य नहीं है। ऐसी स्थिति में हम सभी का यह पावन कर्त्त व्य है कि उनके द्वारा बताए गए सन्मार्ग पर पूर्ण निष्ठा के साथ ग्रग्रसर हों। उनका भौतिक शरीर हमारे वीच नहीं है, किन्तु ग्रपने कारण शरीर से वे हमारे वीच हैं ग्रीर रहेंगे तथा हमारे "सहज—मार्ग परिवार का दिशा निर्देशन करते रहेंगे।

उनके जीवन कान में हम उन्हें भली— भांति पहचान न पाए : वे अपने अनुग्रह से हमें जो देते रहे उसे हम हृदयगम करने में भी ग्रसमर्थ रहे । उनके पान एवं महत्तर कार्य एवं सम्पूर्ण व्यक्तित्व का ग्राभास कतिपय व्यक्तियों को ही था : ग्रौर इसमें ग्राइचर्य भी क्या ? शाश्वत सत्य है कि श्रेष्ठ विभूतियों के महत्व का भान जन मानस को तभी होता है जब वे ग्रपना भौतिक शरीर त्याग देते हैं : प्रत्यक्ष उदाहरण हैं : योगिराज कृष्ण को केवल ग्रजुंन होसम्पूर्ण रूप से जानते थे एवं मर्यांदा पुरूषोत्तम राम की सम्पूर्णता से केवल हनुमान ही परिचित थे।

परमात्मा का यह नियम है कि जब-जब जन-मानस ग्रस्थिर होता है तब परमात्म तत्व ग्रपनी सम्पूर्णता सहित ऐसी विभूति स्त्रष्टि में प्रत्यक्ष कर देता है जो ग्रपनी म्रलीकिक प्रतिभा से : विषमताम्रों, कुण्ठाम्रों से लिप्त ग्रीर बिनाशोन्मुख मानवता को लक्ष्य की ग्रोर उन्मुख करके ग्रौर उस ग्रोर तेजी से बढ़ने को प्रेरगा देकर, ग्रन्तर्हित हो जाती है। ग्राज का मानव समाज विभिन्न भ्रान्तियों तथा कुण्टाग्रों के मध्य दिशा हीन हो रहा है - अथवा यूँ कहा जाये कि वह महाविनाश के कगार की ग्रोर प्रतिपल द्रुत गति से वढ़ रहा है। ऐसी विपरीत परिस्थितियों में गुरुवर श्री बाबू जी महाराज ने "सहज मार्ग साधना" पद्धति का निर्मांग करके तथा उसे विकसित करके मानव मात्र का जो कल्यारा किया है उससे हम सभी युग-युग तक उऋ एा नहीं हो सकते है। उनके बताए हुए मार्ग पर पूर्ण श्रद्धा तथा विश्वास से चलना, ग्रौर ग्रपने समाज में भ्रमित भाइयों को भी साथ ले चलना ही उनकी सच्ची सेवा है।

परमात्म तत्व की उपस्थिति की वातें तो प्रायः सभी ने की किन्तु जन-

(श्री ग्रनिल कुमार सेठ, सीतापुर)

बाबू जी क्या हैं, यह एक बहुत गहन श्रीर गंभीर प्रश्न है, उनको पहचानना श्रीर जानना बहुत ही कठिन श्रीर गूढ़ कार्य है।

कुछ स्रभ्यासी सहज मार्ग की साधना पद्धित को स्रपनाने से पूर्व एक स्रन्य गुरू से दीक्षा ग्रहण कर चुके थे, श्रद्धेय वाबूजी से उन्होंने निवेदन किया कि वह सहज मार्ग की साधना प्रारम्भ को करका चाहते हैं, किन्तु स्रपने पुराने गुरू का परित्याग नहीं करना चाहते। पूज्य वाबू जी महाराज ने उन्हें समकाया।

"ऐसी दात है तो गुरू चाहे जिसे मानो। मुभे प्रपना सेवक समभ कर मेरी सेवा ग्रहण करते चलो ग्रसल मतलब तो ग्राध्यात्मिक उन्नति से हैं।"

ग्रपनी वात को स्पस्ट करते हुए उन्होंने बतायां ''ग्राध्यात्मिक शिक्षा ग्रौर किसी भी शिक्षा में पथ प्रदर्शक के साथ भावात्मक संवन्ध (Eamitional attachment) का बहुत महत्व है। ग्रब रिश्ता कोई भी मान लिया जावे या ले लिया जावे, उसे निभाले जाना शर्तं है। तो ऐसे हैं हमारे पथ प्रदर्शक, जो स्वयं कहते रहे कि गुरू चाहे जिसे बनालो मुभे अपना सेवक समभ कर मेरी सेवा ग्रहण करते चलो । हम सब ने अनेक संस्थाओं का नाम सुना होगा और भी उनके बारे में जाना होगा । क्या कोई गुरू आपने कहीं ऐसा कहते सुना । अधिकतर गुरू अपने सेवा भाव की या अपनी सेवा कराने की अपने अभ्यासियों या अनुयायियों से इच्छा रखते हैं।

किसी भी सँस्था में गुरू अपने आपको सेवक कहने वाला नहीं मिला होगा, न ही मिलने की आशा है और न ही मिलेगा ।

य्रन्य संस्थायों में गुरू सन्यास की या बैराग्य की ग्रोर जाने को कहता है । ग्रिधकतर गुरू गृहस्थ जीवन बिताते हुए नहीं मिलेगें, वह बतायेंगे कि जंगल में जाग्रो, बनों में तपस्या करो या कन्दराग्रों में जाग्रो । यह हमारे श्रद्धेय बाबूजी महाराज की देन है कि उन्होंने लालाजी महाराज के दिखाये हुए पथ को एक सही मार्ग बनाया ग्रौर उन्होंने सभी को ईश्वर प्राप्ति का गृहस्थ ग्राश्रम के साथ चलाते हुए, प्राप्त करने की बात बताई । उन्होंने यह भी

साधारण के लिए ग्रित दुरुह तथा दुसाध्य "योग किया" को "सहज मार्ग साधना पद्धति" के रूप में परिवर्तित एवं विकसित कर ग्रौर उसके द्वारा परमात्म तत्व तक पहुँचने के मार्ग से जन मानस को परिचित कर श्री बाबू जी महाराज ने मानवता पर जो उपकार किया है वह शताब्दियों तक ग्रविस्मरणीय होगा। श्री बाबू जी के "सन्देश" हमारे सहज मार्ग परिबार के भाई-बहनो एवं सभी के लिए समुचित तथा ब्यवस्थित पाठ्य क्रम हैं एव उनके द्वारा प्रतिपादित सिद्धान्तों को कार्यान्वित

करने का वास्तिविक समय ग्रब ग्राया है गुरूदेव के ही शब्दों में "जो जितना बेहोश है उसको उतना ही होश है।" ग्रर्थांत जो जितनी तन्मयता से गुरूदेव के बताए मार्ग पर गितशील है वह ग्रपने लक्ष्य प्राप्ति में उतना ही जागरूक है।

यही कामना है कि पृथ्वी के सभी भाई-बहन पूज्य गुरूदेव की शरण में आकर उनके द्वारा वर्षां की जाती हुई "प्राणाहुति शक्ति" का अमृत पान करें एवँ उससे अधिकाधिक लाभ उठावें।

- क्ष मैंने Reality at Dawn में दूसरी किताब Efficacy of Raj Yoga का Reference एक चालाकी की वजह से भी दिया है, कि लोग दूसरी किताब भी खरीदें।
- \* मैं डिप्टो साहब के यहाँ गया था। वहाँ उनके एस० पी० साहब भी थे। उनके बारे में बताया गया कि वहुत लम्बी पूजा करते हैं। मैंने देखा उनकी पूजा घन्टा बजाने तक सीमित थी। एस० पी० साहब ने मुक्ससे पूछा मेरी हालत क्या है। हमने कहा ग्राप इतनी देर तक पूजा करते हैं ग्रच्छो ही होनो चाहिए। मगर वह एस० पी० थे, जरा रौब से बोले—नहीं, ग्राप सही बताइए कि हमारी हालत कैसी है ? हमने भी फिर ताव में कह दिया—ग्रापकी हालत lgnorance की है। वे मन में बड़े खफा हुए होंगे, हमसे बोले, ग्रापकी हालत कैसी है ? हमने कह दिया—complete ignorance हमने सही भी कह दिया ग्रीर बे भी चक्कर में पड़े होगें कि इस की हालत तो मुक्स भी खराब है।

🔆 पूज्य बाबूजी महाराज 🖈

सहज मार्ग)

१४ )

(नवम्बर १९८३

कहा कि गृहस्थ जीवन चलाते हुए ही ग्रादमी सही ग्राघ्यात्मिक उन्नति की ग्रोर बढ़ते हुए मुक्ति प्राप्त कर सकता है।

त्राज हमें इस वात का दुःख है कि हमारे बाबूजी महाराज हमीं लोगों के लिए कष्ट उठाते हुये परलोक गामी हुये। हम लोग लगातार उनकी निरोग्यता के लिए प्रार्थनायें करते रहे, किन्तु वह लगभग ग्राठ महीने की बीमारी के बाद भी स्वस्थ नहीं हो पाये। जिसने भी उन्हें वीमारी की हालत में देखा होगा वह ग्रवश्य मन में रोयो होगा।

हमको यह नहीं भूलता है कि बीमारी में भी श्रीर श्रव श्रपार्थिव रूप में भी वह महान श्रात्मा, महापुरुष हमारे ऊपर वरावर कार्य करते रहे हैं, यह सबको प्रार्थनायें श्रीर ध्यान करते हुए महसूस हुग्रा होगा कि प्राणाहुति श्रीर ज्यादा तेज श्रसर कर रही है।

हाँ पुनः बाबूजी क्या है-तो मेरा उत्तर है कि वह ग्रसीमित शक्ति है जो सारे ब्रह्मांड को चला रही है।

मेरे लिए ईराक प्रतिनियुक्ति पर जाने

के ग्रादेश भारत संग्कार द्वारा जुलाई १६८१ में हो गए थे। बाबूजी ने एक बार कहा ग्रभी ईराक जाना ठीक नहीं है,

एक इन्जीनियर साथी लगभग एक वर्ष पूर्व मिले श्रीर कहने लगे श्रव ईराक जाना बेकार हैं वहाँ जाने का विचार स्थगित कर दीजिए। वहाँ से लोग बापिस श्रा रहे हैं।

हमको जो जन्म इंसान का मिला है ग्रौर ऐस गुरू मिला जो साक्षात ब्रह्म का स्वरूप है तो हम लोग क्यों न उसका पूर्णं लाभ उठायें।

बाबूजी महाराज ने एक बार मुक्ससे शाहजहांपुर में कहा कि 'टेस्ट भी प्लीज'' यानी मुक्ते टेस्ट कर लीजिए, नहीं समक्त में स्राता तो छोड दीजिए। ऐसा कौन गुरु कहेगा, क्या हममें क्षमता है उन्हें टेस्ट करने की ? हरिगज नहीं यह तो उनका बड़प्पन है वह ऐसा कहते रहें। यह भी कहा ६५ प्रतिशत स्रभ्यासी साधना ठीक प्रकार नहीं करते। तो यह हमको वार—बार स्रागाह करते रहे, कि स्रब भी समय है यदि ठीक प्रकार साधना कर लें तो स्रवश्य लक्ष्य की प्राप्ति हो जायेगी।

